# ISSN 0976-8645



# JAHNAVI SANSKRIT E-JOURNAL

A portal of Sarasvatniketanam



www.sarasvatniketanam.org www.jahnavisanskritejournal.in

# एकोनचत्वारिंशत्-चत्वारिंशदङ्कयोः भवतां समेषां मङ्गलाभिनन्दनम्।

| मुख्यसम्पादकः        | विद्यावाचस्पति-डा.सदानन्दझाः ।                                                                                                 |  |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| सम्पादकाः            | डा. मीनाक्षी, डा. वीणागौड, डा बिपिनकुमारझा, आचार्यसुमन् च ।                                                                    |  |
| पुनर्वीक्षकाः        | डा श्लेषासचिन्द्र, डा आर्याजोशी, डा. डी-वंशीकृष्णः, श्रीश्यामसुन्दरः,                                                          |  |
| विशिष्टपुनर्वीक्षकाः | डा. प्रेमसिंहसिकरवारः, श्री-अभिषेकत्रिपाठी, डा. गिरिधारीपण्डा च ।                                                              |  |
| प्रकाशकः             | Dr. PK Wendabona, Department of Basic Principles, Institute of Indigenous Medicine University of Colombo, Rajagiriya Sri Lanka |  |
| प्रतिनिधिः           | डा. बिपिनकुमारझा ।                                                                                                             |  |
| तकनीकिप्रवन्धनसहायकः | डा. गिरिधारीपण्डा ।                                                                                                            |  |

सारस्वत-निकेतनाख्या संस्कृतसेवासरणिः पूज्यगुरुपादैः कीर्तिशेषैः राष्ट्राधीशपुरस्कृतैः **देवानन्दझावर्थैः** प्रातस्मरणीयैः स्वनामधन्यैः राष्ट्राधीशपुरस्कृतैः **तुलानन्दाऽपरनामनारायणझावर्थैश्च** उद्घाटिता विद्यावाचस्पत्युपाधिभाक्-सदानन्दझाऽनुगता एषा सरणिः विपिनझाद्वारा संस्कृतानुरागिसहयोगैः विविधेषु रूपेषु संस्कृतप्रचार-प्रसाराय सन्नद्धा वर्तते तेषु रूपेषु एवायं प्रबन्धः जाह्नवी संस्कृत ई जर्नलनाम्ना विश्वेऽस्मिन् प्रथितः।

# विषयानुक्रमणिका

| Sl.              | शीर्षकम्                                                   | लेखकः                       |
|------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| मुख्यसम्पादकीयम् |                                                            | सदानन्द झा                  |
| प्रकाशकीयम्      |                                                            | बिपिन कुमार झा              |
| 1                | Vijñānabhairava and Meditation Methods: A Brief            | Kim Tae Hong                |
|                  | Study                                                      |                             |
| 2                | न्यायशास्त्रस्योपयोगिता न्यायाध्यापने नूतनायामाश्च         | वाणी मञ्जुनाथ हेगडे         |
| 3                | बङ्गभूमौ स्मृतिशास्त्रपरम्परा                              | गिरिधारी पण्डा              |
| 4                | A Quest of Advaita philosophy in Vishnupuranam             | Ishwar P Bhat               |
| 5                | Concept of Illusion in the Light of Paramarthasara         | Surabhi Verma & Mr. Sougata |
|                  | ALMOS THE                                                  | Gosh                        |
| 6                | मार्कण्डेयपुराणे मोक्षस्य अवधारणा                          | तरणीकुमारपण्डा              |
| 7                | Place of Women in the Bhavabhūi's Mālatīmādhava            | Jintu Moni Dutta            |
| 8                | Theory of Creation in the Samkhya Philosophy               | Jumli Nath                  |
| 9                | शिक्षा में भारतीय मनोवि <mark>ज्ञान</mark>                 | रश्मि कुमारी                |
| 10               | The Geneses of a Secular Literature in Sanskrit            | Jharana Rani Tripathy       |
| 11               | The social status in kālidāsa Era                          | Nilachal Mishra             |
| 12               | Third Eye of Chatrapati Shivaji Maharaj : Bahirji Naik     | Pradnya Konarde             |
| 13               | अद्वैतदर्शने आत्मसाक्षात्कारसामग्र्याम् मनोविमर्शः         | सुब्रह्मण्य जी. एम्         |
| 14               | पुराणोत्पत्तिर्महत्त्वञ्च                                  | मुकेशकुमारटेलर:             |
| 15               | प्रतापविजयम्' में निरुपित मानवीय मूल्य                     | अनु कुमारी                  |
| 16               | श्रीभिक्षुमहाकाव्ये उदारवादिचिन्तनम्                       | गणेशनारायणस्वामी            |
| 17               | सर्वदर्शनसङग्रह में पदार्थ निरूपण                          | राज किशोर आर्य              |
| 18               | स्मृतिशास्त्रदृष्ट्या शिक्षकचरितसमीक्षा                    | Gouranga Show               |
| 19               | हिमाचलस्य पर्वतीयभाषायां प्राकृतप्रभावः                    | योगेश अत्रिः                |
| 20               | लोपशास्त्रविधौ 'अतो लोप:' इति सूत्रस्य समीक्षात्मकमध्ययनम् | सैकतचौधुरी                  |
| 21               | पञ्चस्वरवैशिष्ट्यम्                                        | हरिनारायणधरद्विवेदी         |

# मख्यसम्पादकीयम

शिवशिरसि वसन्ती संविदानन्दनीरा हृदयकलुषपुञ्जं प्रक्षिपन्ती विदुरे। सघनतमसि दिव्यं ज्योतिरालोकयन्ती प्रसरत भवि भव्या भारती काऽपि दिव्या॥

नानाशास्त्रपारंगताद्यनेक विरुदभूषिताः अये विविधविद्याविद्योतितान्तः करणा नानाछात्रवन्दसम्पास्यमानचरणा निर्मलमनसः पाण्डित्यपराजितसरभारतीबद्धरतयः विद्वन्मणयः महाकवयः अनारतभगवतीभारत्याः चरणानुरागिणः सहृदयपाठकाश्च।

संसारस्य प्रथमान्तर्जालीयसंस्कृतत्रैमासिक जाह्नव्याः एकोनचत्वारिंश-चत्वारिंशसंयुक्ताङ्कं भवादृशानां सुरभारती समुपासकानां नानाशास्त्रकाननविहरणकेशरिणां श्रीमतां तत्र भवतां करकमलयोः साञ्जलिं प्रस्तुवन मोमुद्यते मे चेतः।

विदाङ्कुर्वन्त्वेव भवन्तः पत्रिकायाः प्रारम्भकालादेव संस्कृतप्रचारप्रसाराय एकापरम्परा अस्माभिः सञ्चालिता । तत्परम्परा निर्वहणाय देशे-विदेशे पत्रिकायाः लोकार्पणः कार्यक्रमः संचालितः । यत्र अमेरिकास्थ-अटलाण्टाप्रभृतिस्थानेषु कार्यक्रमः सम्पन्नः।

एतत्परम्परायां कलिकातास्थमेदिनीपुरनगरे विविध-प्राशासनिककार्यक्रमव्यस्तेनापि स्वनामधन्येन चतुरस्र-वैदुष्यमण्डितेन प्राचार्यपदममलङ्कुर्वता तत्र भवता श्रीमता डा. गोपालचन्द्रबेरामहाभागेन पत्रिका-लोकार्पणकृते स्वकीयानुमतिः प्रदत्ता। एतदर्थं सादरं स्तोतुमीहामहे वयम्।

प्रारम्भकालादेवसंकलन-सम्पादनमृद्रणा-दिभारः विभिन्नराज्यस्थितानां विद्वन्मुकुटमणीनां

सारस्वतसाधकेषु न्यस्तः तेषु एतेषां विद्वत्प्रवराणां विशेषानुरोधेन धुरिनियोजितः सोत्साहं निष्पक्षभावेनाहं स्वीकृतवान्। मदीया पत्रिका गुणगौरवमहिस्नामण्डिता । परिणामतः अधुनापि विश्वविद्यालयानदानायोगेनान्तराष्ट्रियपत्रिका रूपेणाङ्गीकृता। मदीयेयं पत्रिका राजनीतिविमुखा संस्कृतशास्त्रसंरक्षणे बद्धपरिकरा । विभिन्नराज्येभ्यः कृतभूरिपरिश्रमाणां शास्त्ररसिकानां शोधपूर्णाः एकर्विशतिसङ्ख्याकाः आलेखाः प्रकाशिताः 'न्यायशास्त्रस्योपयोगिता नृतनायामाश्च, बङ्गभूमौ स्मृतिशास्त्रपरम्परा, Concept of Illusion in the Light of Paramārthasāra, Place of Women in the Bhavabhūi's Mālatīmādhava, The Geneses of a Secular Literature in Sanskrit, अद्वैतदर्शने आत्मसाक्षात्कारसामग्र्याम् मनोविमर्शः, श्रीभिक्ष्महा-काव्ये उदारवादिचिन्तनम्, स्मृतिशास्त्रदृष्ट्या शिक्षक-चरितसमीक्षा, Vijñānabhairava and Meditation Methods: A Brief Study, हिमाचलस्य पर्वतीयभाषायां प्राकृतप्रभावः' प्रीतिवर्धकाः वर्तन्ते।

पत्रिकाप्रकाशनाय संरक्षकमण्डलशोधचयनसमीति-सदस्येभ्यः जाह्नवीसकलपरिवारेभ्यश्च मदीयां हार्दिकीं कृतज्ञतां प्रकटयामि तथा च प्रत्यक्षतया परोक्षतया च ये महानुभावाः साहाय्यं कृतवन्तस्तेभ्यः महापुरुषेभ्यः धन्यवादाः निवेद्यन्ते। आशासे पत्रिकामिमामवलोक्य अवश्यमेव शास्त्ररसिकाः गवेषकाः संस्कृतप्रचार-प्रसारबद्धपरिकराः लाभान्विताः भविष्यन्ति इति मे द्रढीयान विश्वासः। अन्ते सकलजाह्नवीपरिवारः बद्धकराञ्जलिः समेषां प्राणिनां दीर्घायुष्ट्वबलपृष्टि-नैरुज्यप्राप्तिपूर्वकसकलमनोरथसsiद्ध्यर्थं सुभद्रासहितं साग्रजमनाथनाथं श्रीजगन्नाथं प्रार्थयते।

पृष्ठसङ्ख्या- 3 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Ian, 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

# प्रकाशकीयम

श्रुतिध्वनिमनोहरा मधुरसा शुभापावनी स्मृताप्यतनुतापहृत् समवगाहसौख्यप्रदा। निषेव्यपदपङ्कजा सुकृतमूर्तिमान्याऽमला समस्तजगतीतले प्रवहतादियं जाह्नवी॥

झोपाख्यः सदानन्दः

लखनौरम्, मधुबनी गुरुगोविन्दसिंहजयन्त्युत्सवः

वस्तुतः कस्यापि राष्ट्रस्य उन्नतौ तच्छिक्षणव्यवस्थैव हेतभता भवति। उत्तमशिक्षण व्यवस्था शिक्षितादीक्षिताश्च तत्रत्या नागरिकाः तद्राष्टोन्नतौ समर्थाः भवन्ति एषैव भारतीया व्यवस्था भारतं विश्वगुरुपदे प्रतिष्ठापयत्। भारतीयशिक्षणसंस्थानेषु भवन्ति अद्यत्वे अनेकानि विद्वचुरणचञ्चरीकः शोधपरककार्याणि तद्विषयमेवाधारीकृत्य जाह्नवी अनवरतं प्रकटयति विदुषां तत्र भवतां पुरस्तात स्वविचारान्। अद्यतनकाले संस्कृतविषयमधिकृत्य शोधनिबन्धाः प्रकाशपथमायान्ति तेषु गुणवत्ता स्थितेः मल्यांकनमस्माभिः कर्तव्यमेव। पुरातनविषयमेवादाय प्रायः शोधकार्याणि भवन्ति। नवीनविषया प्रायः गौणीभृताः भवन्ति एतस्य कारणमिदमेव यत् प्रायः आधुनिक कवीनां विद्षां लक्षणग्रन्थकाराणां वा पुरातनविषयस्य एव पिष्टपेषणं नृतनशैल्या शब्दान्तरैर्वा भवन्ति। अत्र विशिष्य अस्मिन् सन्दर्भे अस्माकं दृष्टिः वर्तत एव। किन्तु इह जगति किंचिदपि कार्यं सहयोगं बिना न सम्भवति। गीतायां श्रीकृष्णः कथयति-

> अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च पृथग्विधम्। विविधाश्च पृथक्चेष्टा दैवं चैवात्र पंचमम्॥

अन्ते सम्पादन-पुनर्वीक्षणकर्मसु ये प्रत्यक्षाप्रत्यक्ष-सहायकाः तेषां हार्दं धन्यवादान ज्ञापयामि।

> विद्वचरणचञ्चरीकः झोपाख्यः बिपिनकुमारः।

गुरुगोविन्दसिंहजयन्त्युत्सव

पृष्ठसङ्ख्या- 4 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

# Vijñānabhairava and Meditation Methods: A Brief Study

Kim Tae Hong1

Keywords: Tantra, Bhairaya, Bhairayi, upāyas, anāhata, parāśakti, mūlādhāra.

#### Abstract

The aim of this paper is to explore the dimensions of meditation in the tantric sect of Kaśmīra Śaivism. The paper aims to present the views without the intention of comparing it and finding its similarities or dissimilarities with other systems of philosophy. This chapter intends to investigate and discuss the idiosyncratic methods and forms of the system. To escape the expansion, the article would focus on text Vijñānabhairava only, representing the approach of the system.

#### Introduction

The text Vijñānabhairava is unique in the way as it is not only one of the ancient books on yoga but also describes 112 types of it extensively and intensively along with the basic principles of Śaivāgama. It has an important place in Śaivāgama philosophy. According to Swami Laksmanjoo, Vijñānabhairava is pure monistic as it is from the *Bhairava* point of view. While as Śiva Śāstras are dualistic and Rudra Śāstras are mono cum dualistic. Invalid source specified.<sup>2</sup> Vijñānabhairava is the essence of the text Rudravāmalatantra. It is said that it is a chapter in Rudrayāmala Tantra and another chapter is the Parātrimśikā. Invalid source specified. The text is no more available but its many excerpts are explained and translated by Dr. Rudradeva Tripathi, Invalid source specified. 4 Many written commentaries are on Viiñānabhairava.

There is an incomplete commentary 'Udyota' of Ksemarāja. It is not known whether the writer could not complete it or some of its parts are lost. Shivopadhyaya and Bhatta Ananda have written commentaries. Many thinkers find it influenced by Sankara Vedānta. Invalid source specified.<sup>5</sup>

#### Vijñānabhairava: Meditation Methods

Ksemarāja in his Udvota, describes the meaning of bhairava. The term bhairava consists of three letters; bha, ra and va. 'Bha' means bharana (maintenance of the universe), 'ra' means ravana (withdrawl of the universe), 'va' stands for vamana (manifestation of the universe). Abhinavagupta in the Tantrāloka also narrates the three aspects of the divine. From the mystical point of view, the ultimate reality is Bhairava in which prakāśa (light of consciousness) and vimarśa (eternal awareness of prakāśa), Śiva and Śakti, Bhairava and Bhairavī are identical. The essential nature of Bhairava is vijñāna and his main characteristics are svātantrva. In Vijñānabhairava, the absolute nature of Bhairava is described as free of all notions of dik, kāla, deśa and uddeśa. Words cannot describe it.Invalid source specified. 6 One needs to be free from all kinds of vikalpas (thought constructs). Bhairavī is Parādevī that is the śakti of Bhairava.

In Vijñānabhairava, Bhairavī asks to Bhairava, what are the means by which the highest state of

पष्टसङ्ख्या- 5 कलपष्टसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Bhairava can be known or realized? In this context, she describes the other narrated ways of attainment of Bhairava.

Bhairava replies to Bhairavī. Here, in Vijñānabhairava, 112 dhāranās have been described.

It is notable that the term dhāranā is technical in this context. It is quite different from the notion of dhāraṇā of Yoga philosophy. Dhāraṇā here in Saivism is used in a wider sense. In Yoga philosophy of Patanjali, dhāranā is presented as a limb of astanga yoga and meant as "fixation of the mind on a particular spot," But here in Vijñānabhairava, it is much deeper and extensive than Pātanjala Yoga philosophy.

These 112 types of dhāraṇā come under four upāyas. These four upāyas are described in the Śivasūtra: Sāmbhayopāya, Śāktopāva. Ānavopāva, and Anupāva. The basic difference between them lies in their stages of practice according to the level of the practitioner's ability to maintain consciousness. Sāmbhavopāva is most refined, superior and highest in order. In this *upāya*, the practitioner maintains his awareness in thoughtless-ness state. When consciousness is maintained in the realm and energy of sensory organs i.e. five sense organs and three internal organs (manas, ahamkāra and buddhi), that is Śāktopāya. When the practitioner depends on physical and mental activities such as breathing, reciting that is called *Ānavopāya*. The fourth *upāva* is *Anupāva* that literally stands for 'no means'. In this state, the practitioner (who is consciousness that is viśva (waking), taijasa on a very advanced level) has just to observe the nothingness in activity. It is like just being (to be) there and observe. At this high stage, the Saiva practitioner finds himself in an unexplainable reality where he is no one else but Siva, at this stage, he experiences that nothing is lost and nothing is gained, there is no ignorance and no

Dhāranās depicted in Vijnānabhairava are categorized in these four types of upāvas. Here. the dhāranās will be discussed under the unāvas they relate to.

#### Sāmbhavopāya Dhāraṇās

Parāśakti is of the nature of creation that expresses herself upward and downward in the form of 'prāna' exhalation and 'apāna' inhalation. Through unwavering focus at the origin of these two places that is said here 'dvādaśānta', one can know the state or nature of Parāśakti that is Bhairavī. 7

When Parāśakti manifests itself through the cessation of prāṇa and apāna, and middle state develops after the dissolution of thought constructs, the state of Bhairava supervenes. 8 By consistently meditating on the Parāśakti (reffered here as Śakti) that arises from the root

(mulādhāra cakra), that shines like the rays of

the sun and gets subtler and consequently

dissolves, in such a state, Bhairava manifests. Supreme attainment gets manifested through the karankinī, krodhana, bhairavī, lelihāna and khecarī mudrās at the moment of intuitive perception of the universe. 9

When the meditator fixes his sight on a gross object without blinking his eyes and makes his mind free of vikalpas, the meditator attains the state of Siva.

The meditator gets filled with the bliss of infinite consciousness when he knows the three states of (dream), and prājña (deep sleep). 10

When the meditator realizes that the same consciousness is present in all without any distinction, he transcends the trans-migratory existence. And if the meditator succeeds in contemplating his overwhelming emotion that is overtaking him, he conquers and gets over the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ph. D. Scholar, Jnu, New Delhi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vijñānabhairava, p. 1, Swami Lakshmanjoo, MMPPL, MBPPL, Delhi, 1979. New Delhi, 2011.

<sup>3</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dr. Rudradeva Tripathi, Rudrayāmalatantra, (in Hindi) svānubhavānandā vikalponmuktagocarā / Ranian Publication, New Delhi, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vijñānabhairava, "Introduction", p. x, Jaideva Singh,

<sup>6</sup> Dikkālakalanonmuktā deśoddeśāviśesinī / Vyapadestum aśakyāsay akathyā paramārthatah // 14 //. Antah Yāvasthā bharitākārā bhairavī bhairavātmanah // 15 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.11

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ūrdhve prāṇo hyadho jīvo visargātmā paroccaret utpattidvitavasthāne bharanādbharītā sthitih // 24 // Viiñānabhairava, Kshemarāja and Shiyopādhayāya, p.16 <sup>8</sup> na vrajenna viśecchaktir marudrūpā vik āsite nirvikalpatayā madhye tayā bhairayarūpatā // 26 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.24

<sup>9</sup> karankinyā krodhanayā bhairavyā lelihānayā / khecaryā dṛṣṭikāle ca parāvāphiḥ prakāśate // 77 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shiyopādhayāya, p.66

kiñcijjñātam dvaitadāyī bāhyālokastamah punaḥ / viśvādi bhairavam rūpam jñātvānantaprakāśabhrt // 86 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, pp.86-

Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11, Date 08 Jan. 2020.

states of these emotions. 11

Making the mind free from all though constructs and from all the supports, the state of *Bhairava* manifests in the self an absolute self. 12 When one whirls one's body and falls down on the earth: at the end of the commotion, supreme spiritual condition appears. 13

That which is unknowable, unperceivable, void and also transcends non-existence, that all is Bhairava. By contemplating on him, the meditator attains enlightenment. 14

There is no bondage or liberation. It seems so because of ignorance that appears as a reflection in *buddhi* as the sun reflects in the water. <sup>15</sup>

#### Śāktopāvadhāranā

Meditating on Śakti (Kundalinī) that is moving upwards from one centre of energy to another, up to dvādaśānta, as a consequence, one experiences the magnificent rise of *Bhairava*. <sup>16</sup> There are twelve higher centers of energy-related to twelve successive letters should be cautiously meditated on. Each of them, at first should be meditated on a gross level.<sup>17</sup> then at subtle and finally at the supreme level until one gets oneness with Śiva. 18

One should free one's mind from all kinds of thought constructs by filling the *mūrdhānta* with

the same *prānic* energy and crossing it with the help of the contraction of the eyebrows. As a result, the consciousness rises higher than dvādaśānta and a sense of omnipresence is experienced. 19

The practitioner should meditate on the five voids of the five senses. It helps him to get absorbed in Absolute Void. 20

One should sit with closed eves and fix one's attention inside the cranium, it helps to decide the one that is most discernible. 21

If one meditates on the medial nādī (prānic channel) that is as slender as the stem of a lotus. it helps to reveal the nature of the divine. <sup>22</sup>

By reciting the pranava syllable aum and contemplating over the void to the extent, the meditator attaint the void. 23

By the fusion of the breaths *prāṇa* and *apāna* in dvādaśānta, there arises a situation when there is a complete cessation of the two in the center on in dvādaśānta, when the meditator meditates on this void or no feeling state, he elevates himself at the level of equality. 24

According to Vijñānabhairava, one should meditate wherever his mind wants to focus, in such a case, the true nature of the highest bliss will manifest itself. When one is about to sleep.

<sup>24</sup> vāyudvayasya saṁghattādantarvā bahirantatah / yogi

Vijñānabhairava, Kṣhemarāja and Shivopādhayāya, p.52

पष्टसङ्ख्या- 7 कलपष्टसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at iahnavisanskriteioumal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

the moment between waking and sleep one through that Śakti (tranguilized), Śanta Bhairaya should meditate. In that state, the supreme goddess reveals herself. 25

When the meditator lets go of the thought of remembered objects and makes his body supportless, the lord manifests. <sup>26</sup>

When the meditator fixes his attention on a particular object, voidness establishes. Contemplating this voidness that is free of thoughts, he attains tranquillity. Purity in real sense is freeing oneself from the thought constructs that are the cause of happiness. <sup>27</sup>

A meditator behaves a foe and friend equally. He is the same in honor and dishonor. Knowing the presence of *Brahman* everywhere, he establishes in happiness. He is free from aversion and attachment. Free from all the dualities, he develops the nature of Brahman. 28

#### Ānavopāya Dhāranā

By the one-pointed awareness at the pauses of prāna and apāna in their dvādaśānta that is also known as bahih kumbhaka and antah kumbhaka, one finds Bhairavī manifested at those two points. 29

When in the form of exhalation and inhalation, Śakti is retained at the center, as the result of this practice. Śakti becomes śānta or tranquilize and is revealed. 30

When a vogi meditates either in the heart or in the dvādašānta, vikalnajāla, the thoughts disappear and the practitioner gets absorbed in supreme consciousness. 31

One who is engrossed in nada *Brahman* which sounds uninterruptedly in him gets identified with Brahman, 32

When the meditator sits on a soft seat, leaving handsand feet without any support and sits for a long time, he attains sāttvika intelligence. He should fix his gaze in the armpits, when mind gets absorbed in that state, it brings immense peace 33

If the meditator concentrates at dvādaśānta repeatedly, within a few days, he finds that his mind is becoming stable. 34 And through pranayama, if he makes his *prānaśakti* subtle and meditated in dvādaśānta or in heart by entering mentally to it, he becomes liberated, 35

The meditator should concentrate his citta in the middle of contraction and expansion by vāvu, he gets joined to the bliss that equals of sexual union. 36

The meditator, when concentrates his sight on the space sparkling with light, the soul manifests

<sup>11</sup> ciddharmā sarvadehesu višeso nāsti kutracit / ātaśca 17 At the gross level, this dhārana is counted in Sāktopava. tanmayam sarvam bhāyayanbhayajijjanah // 100 //, 18 karamadyādaśakam samyag dyādaśāksarabheditam nistimitām krtvā tattattvamayasisvate // 101 // Vijnānabhairaya, Kshemarāja and Shiyopādhayāya, p.26

<sup>12</sup> nirādhāram manah kṛtvā vikalpānna vikalpayet tadātmaparamātmatve bhairavo mrgalocane // 108 // Viiñānabhairava, Kshemarāja and Shiyonādhayāya, p.94 13 bhrāntvā bhrāntvā śarīrena tvatitam bhuvi pātanāt Vijnānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.97 14 yadavvedyam yadagrāhyam yacchūnyam yadabhāvagam / tadsarvam bhairavam bhāvyam tadante bodhasambhavaḥ // 22 p.110

<sup>.</sup> <sup>15</sup> na me bandho name mokso jīvasvaitā vibhīsikāh pratibimbamidam buddherialesviva vivasvatah // 135 // Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.120

<sup>16</sup> udgacchantīm tadidrūpām praticakram kramātkramam / ūrdhvam muştitrayam yāvat tāvadante mahodayah // 29 // samatvavijñānasamudgamanabhājanam Vijñānabhairava, Kṣhemarāja and Shivopādhayāya, p.26

kāmakrodhalobhamohamadamātsarvagocare / buddhim sthūlasūksmaparasthityā muktyā muktyā muktvā ntatah śivah // 30 // Vijnānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, pp.86- 19 tayāpūryāśu mūrdhāntam bhanktvā bhrūksepasetunā / nirvikalpam manah krtvā sarvordhve sarvagodgamah // 31 // Viiñānabhairava, Kshemarāja and Shiyopādhayāya, p.27 20 śikhipaksaiścitrarūpair mandalaih śūnyapañcakam dhvāyato'nuttare śūnye praveśo hrdaye bhayet // 32 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.27 kşobhaśaktivirāmena parā samjāyate daśā // 111 // 21 kapālāntarmano nyasya tiṣṭhanmīlitalocanaḥ / krameṇa manaso dārdhyāt laksavellaksyamuttamam // 34 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.29 madhyanādī madhyasamsthā bisasūtrābhar ūpayā / 127 // Vijiānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, dhyātāntarvyomayā devyā tayā devah prakāśate // 35 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.30 <sup>23</sup> pranavādisamuccārāt plutānte śūnyabhāvanāt / śūnyayā paravā śaktvā śūnyatāmeti bhairavi // 39 // Vijnānabhairava. Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.33

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> vatra vatra manastustirmanastatraiva dhārayet / tatra <sup>30</sup> kumbhitā recitā vāpi pūritā vā yadā bhavet / tadante tatra parānandasvarūpam sampravartate // 74 //, śāntanāmāsau śaktyā śāntah prakāśate // 27 anāgatāvām nidrāvām pranaste bāhvagocare / sāvasthā Vijnānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.25 manasā gamvā parā devī prakāśate // 75 // Vijinānabhairava, 31 dhāmāntah ksobhasambhūtasūksmāgnitilakākrtim Kshemarāja and Shivopādhayāya, pp.62-65

<sup>26</sup> vastuşu smaryamāņeşu dṛṣṭe deśe manastyajet svašarīram nirādhāram krtvā prasarati prabhuh // 119 // 32 Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.102 <sup>27</sup> vastvantare vedvamāne sanaivastusu sūnvatā / tāmeva Vijinānabhairava. Kshemarāja and Shiyonādhayāva. p.32 manasā dhyātvā vidito'pi praśāmyati // 122 //, kiñcijjñairyā 33 smṛtā śuddhiḥ sā'suddhiḥ śambhudarśane / śucirhyaśuciśtasmān nirvikalpah sukhī bhayet // 123 // Vijñānabhairaya, Kshemarāja and Shiyopādhayāya, p.70 Vijnānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, pp.104- 34 kālāgninā kālapadād utthitena svakam puram / plustam 105

<sup>28</sup> samah śatrau ca mitre ca samo mānāvamānayoḥ brahmanah paripūrnatvāditi jñātvā sukhī bhavet // 125 // na 35 dvesam bhāvayetkvāpi na rāgam bhāvayetkvacit rāgadvesavinirmuktau madhve brahma prasarpati // 126 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.109 <sup>29</sup> maruto'ntarbahirvāpi viyadyugmānuvartan āt/bhairavyā kevalam vāyupūrnam vā smarānandena vujyate // 68 // bhairavasyettham bhairvi vyajyate vapuh // 25 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.57 Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.21

bindum śikhānte hrdaye layānte dhyāyato layah // 37 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.31 anāhate pātrakarne'bhagnasabde sariddrute śabdabrahmani nisnātah param brahmādhigacchati // 38 // upaviśyāsane samyak bāhū krtvārdhakuñcitau na kakşavyomni manah kurvan samamāyāti tallayāh // 79 //

vicintayedante śāntābhāsastadā bhavet // 52 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.44 "pīnām ca durbalām śaktim dhyātvā dvādaśagocare / praviśya hrdaye dhyāyan suptah svātantryamāpnuyāt // 55 //

Viiñānabhairava, Kshemarāja and Shiyopādhayāya, p.45 <sup>36</sup> vahnervişasya madhye tu cittam sukhamayam kşipet /

itself.

A meditator gets dissolved in peace when he maintains the mouth wide open, fixes inverted tongue in the centre and mind in the middle of open mouth and voices vowel less ha mentally.

When the meditator pierces any part of his body with a sharp needle and concentrates on that area. he gets access to the pure nature of Bhairava.

Thus, these are the upavas that have been narrated in Vijñānabhairava. Anupāya is the highest means and at this stage as its name suggests, a practitioner does not need to make any effort. The rest three upayas have their own illustrations practising which the practitioner reaches at the zenith of pure consciousness and recognizes the true nature of Supreme being that is Śiva.

#### **Bibliography**

LakshamanjooSwami. "Vijñānabhairava." New Delhi: MMPPL, 2011.

ShivopādhayāyaandKşhemarāja.

and Studies No.viii." Bombay: Tatva-Viveohaka Press, 1918.

SinghJaideva. "Vijñānabhairava." Delhi: MBPPL, first edition 1979 reprint 2019.

TripathiRudradevaDr. "Rudrayāmalatantra (in Hindi)." New Delhi: Ranjan Publication. 1994.

# न्यायशास्त्रस्योपयोगिता न्यायाध्यापने नतनायामाश्च वाणी मञ्जनाथ हेगडे39

कुटशब्दाः-न्यायशास्त्रोपयोगिता, न्यायशास्त्राध्ययनम्, आन्विक्षिकी, हेत्विद्या, प्रमाण, प्रमेयः

शोधसार:-शोधपत्रेऽस्मिन मया न्यायशास्त्रस्योपयोगिता न्यायाध्यापने नृतनायामाश्च इति विचारः व्यमर्शि। प्राचीनन्यायाध्यनेन कः लाभः इति व्यचारि। अत्रापि विशिष्य नव्यन्यायशैल्याः उपयोगिता आधुनिकक्षेत्रे कथमस्तीति न्यरूपि। जगति पदार्थानां निरूपणे नैय्यायिकानां वैय्याकरणानां च महद्योगदानं वरीवर्ति। अत एव उक्तं - 'काणादं पाणिनीयञ्च सर्वशास्त्रोपकारकमि 'ति। न्यायशास्त्रस्योपयोगिता सर्वत्र शास्त्रे दरीदृश्यते। अत एव मया अत्र आदौ न्यायशास्त्रस्य महत्त्वस्य "Vijñānabhairava Kashmir Series of Texts) प्रतिपादनम् अकारि। प्रयोजनमनहिश्य मन्दोऽपि न प्रवर्तते इत्यतः आदौ न्यायशास्त्रस्य अभिधेयं किमिति प्रतिपाद्य. व्यावहारिकजीवने न्यायशास्त्रस्य उपयोगिता न्यायशास्त्राध्ययनाध्यापने भवितमर्हन्तीति मया अस्मिन शोधपत्रे व्यचारि। इत्थं विशिष्टचिन्तनपुरस्सरं शोधपत्रस्य उपसंहारः मया अकारि।

#### न्यायशास्त्रस्य महत्त्वम्

आस्तिकदर्शनेष् न्यायवैशेषिकयोः

पृष्ठसङ्ख्या- 9 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645

किञ्चिद्वैशिष्ट्यम। पाणिनीयं सर्वशास्त्रोपकारकम" इति प्रसिद्धाभियक्तोक्तिः। तत्र तत्त्वज्ञानम् अनिवार्यद्वारमिति निरचिन्वन शास्त्रप्रणेतारो काणादपदं वैशेषिकदर्शनपरम<sup>40</sup> "अङ्गानि वेदाश्चत्वारो महर्षयः। तच्चात्मतत्त्वज्ञानं चतुर्विधं श्रवणं मननं मीमांसा-न्याय- विस्तर:..." इत्यादि श्लोके न्यायपदं निर्दिध्यासनं साक्षात्कारश्लेति।44 तत्र मनने आन्वीक्षिकी न्यायवैशेषिकदर्शनोभयपरम्। न्यायभाष्यकारो उपयज्यते। वात्स्यायनोऽपि न्यायशास्त्रस्य महत्त्वमेवं वर्णयति-

"प्रदीपः सर्वविद्यानामुपायः सर्वकर्मणाम्। आश्रयः सर्वधर्माणां सेयमान्वीक्षिकी मता"।। 41इति "प्रमाणतोऽर्थप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिसामर्थ्यादर्थवत् वात्स्यायनभाष्योक्तदिशा अर्थप्रतिपत्तिद्वारा संवादिप्रवृत्तिजननेन प्रमाणं सफलं भवति । यथार्थ-अर्थप्रतिपत्तिश्च प्रमाणमन्तरा न सम्भवति प्रमाणतत्त्वनिरूपणपरं च न्यायशास्त्रम्। अत न्यायशास्त्रस्य महत्येव अस्ति उपादेयता। न्यायशास्त्रस्य प्रयोजनं कथ्यते विद्वद्भिः इत्थम्-

> मोहं रुणद्धि विमलीकुरुते च बुद्धिं सूते च संस्कृतपदव्यवहारशक्तिम्। शास्त्रान्तराभ्यसनयोग्यतया व्यनक्ति तर्कश्रमो न कुरुते कमिहोपकारम्॥43

एवं मोक्षसाधनानष्ठानेऽपि आन्वीक्षिक्यपराभिधस्य न्यायशास्त्रस्य अस्ति महान उपयोगः। तथाहि

च सकलप्राणिसमभिलषितायामात्यन्तिकदुःखनिवृत्तावात्म आन्वीक्षिक्याः तात्पर्यटीकाकारै: संशयादितत्त्वज्ञापनं प्रमाणतत्त्वज्ञापनाय प्रमाणतत्त्वज्ञापनं हेयोपादेयभेदव्यवस्थितप्रमेयतत्त्वपरिज्ञापनाय। तत्रापि आद्यन्तवर्जितदशवर्गज्ञापनेन आद्यन्तयोरेवात्मापवर्गयोः उपादेययोः तत्त्वज्ञानस्य उपकरोति' इति।45

न्यायशास्त्रस्य अभिधेयम -

वैशेषिकदर्शनस्य न्यायदर्शनेन समानतन्त्रस्य द्रव्यादिपदार्थसप्तकम् अभिधेयम। 'धर्मविशेषप्रसतात द्रव्यगणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां

साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् 46 ' वैशेषिकशास्त्रस्य अभिधेयप्रयोजनप्रतिपादकं काणादसूत्रम्। न्यायदर्शनस्य प्रमाणादिषोडशपदार्थाः "प्रमाण-प्रमेय-संशय-प्रयोजन-दृष्टान्त-अभिधेयाः। सिद्धान्त-अवयव-तर्क-निर्णय-वाद-जल्प-वितण्डा-

हेत्वाभास-च्छल-जाति-निग्रहस्थानानां

ततत्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः" <sup>47</sup> इति न्यायशास्त्रस्य

पृष्ठसङ्ख्या- 10 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>37</sup> tejasā sūryadipāderākāśe śabalīkṛte / dṛṣṭirmiveśyā 39 शोधच्छात्रा. राजीवगान्धिपरिसरः, मेणसे, शृङ्गेरी, चिक्कमगलूरु, tatraiva svātmarūpam prakāśate // 76 // Vijñānabhairava, Kshemarāja and Shivopādhayāya, p.65

<sup>38</sup> madhyajihve sphāritāsye madhye niksipya centanām / hoccāram manasā kurvamstatah śānte pralīyate // 81 // Vijñānabhairava, Kṣhemarāja and Shivopādhayāya, p.70

कर्नाटक (५७७१३९)

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> तत्र काणादपदं गौतमीयन्यायशास्त्रस्याप्युपलक्षणम्।

<sup>41</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसूत्रम्(न्यायभाष्यसिहतं), पृष्ठसंख्या -

<sup>26,</sup> वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

<sup>42</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसुत्रम्(न्यायभाष्यसिहतं), पृष्ठसंख्या -

<sup>1,</sup> वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

<sup>43</sup> विश्वगुणादर्शः-श्लोक-५५६

<sup>44</sup> चतस्त्रो हि प्रतिपत्तयः प्रमेये आत्मादौ। प्रथमा तावदागमाद. यामाचक्षते श्रवणमिति। द्वितीया तु श्रुतस्य परीक्षा न्यायेनैवावस्थापनं, यामाहर्मननमिति।. तस्मादात्मादिसाक्षात्कारवतीं चतुर्थीं

प्रमामशेषतद्गोचरवासनाविपर्यासशमनीमर्थ.....मुक्त इत्युच्यते।(न्या.वा.ता.टी.)

<sup>45</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायदर्शनम्

<sup>(</sup>न्यायभाष्यन्यायवार्तिकतात्पर्यटीकापरिशुद्धियुक्तं), पृष्ठसंख्या -68, वाराणसी, चौखम्बा संस्कत सीरीज आफिस

<sup>46</sup> श्रीशङ्करमिश्रः, वि.सं.-१०७३,वैशेषिकसूत्रोपस्कारः, पृष्ठसंख्या-16.वाराणसी .चौखम्बा प्रकाशन.

<sup>47</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसूत्रम्(न्यायभाष्यसहितं), पृष्ठसंख्या -

<sup>9,</sup> वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

<sup>47</sup> विश्वगुणादर्शः चम्पूकाव्यम्-श्लोक-५५६

गौतमसत्रम। षोडशस शास्त्राणां वादग्रन्थाः नव्यन्यायेन बह प्रभाविताः सन्ति। पदार्थेषु संशयादयश्चत्र्दश पदार्थाः प्रमाणोपयोगिनः। 3. संशयादिनिर्णयान्ताः परार्थानमानस्वरूपनिष्पत्तौ संरक्षणोपयोगिनः। तथा संशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तादीनां चतुर्दशानां ज्ञातुं तत्त्वज्ञानेन प्रमाणानां शरीरेन्द्रियार्थबृद्धिमनःप्रवृत्तिदोषप्रेत्यभावफलानां दशानां तत्त्वज्ञानम्। तेन आत्मापवर्गयोः उपादेयप्रमेययोः तत्त्वज्ञानं भवति। तदिदानीं तादृशस्य न्यायशास्त्रस्य 4. वर्तमानकाले का आवश्यकता? तस्य न्यायशास्त्रस्य नृतनायामाः तत्र अपेक्षिताः उत न? इत्यादयः विषयाः प्रस्तुयन्ते। प्रयोजनमनुद्दिश्य मन्दोऽपि न प्रवर्तते अपि।

न्यायशास्त्राध्ययनेन अस्माकं चिन्तनसरणिः सप्त एकरीत्या एव न भृत्वा विविधरीत्या आलोचनासामर्थ्यं उपयुज्यन्ते। प्राप्नोति। एकं विषयम् एकस्यामेव द्रष्ट्यां आलोचनेन वादादिनिग्रहस्थानान्ताः सप्त प्रमाणफलस्य निर्णयस्य तस्य निखरस्वरूपः ज्ञातुं न शक्यते।नानाविधया एकस्य च विषयस्य चिन्तनपूर्वकं विमर्शेण तस्य विषयस्य गभीरता शक्यते।न्यायसूत्रकाराः प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दानां चतुर्विंशतिविधविमर्शनप्रकारं प्राददर्शन्। तादुशविमर्शं द्वादशविधप्रमेयान्तर्गतानां अद्वैतसिद्धीत्यादि अनेकेषु वादग्रन्थेषु शास्त्रकाराः उपयुक्तवन्तः। न्यायलये प्रचलमान बहवः वादाः न्यायशास्त्रमाश्रयन्ति।

राज्यव्यवहारे तत्रापि प्रजाप्रभुत्वसंवादस्य महत्तमं स्थानम् । शासननिर्माणे, प्रयोगे, न्यायनिर्णये, वर्तमानकाले अध्ययनाध्यापनस्थितिः कथमस्ति? अपराधशोधने, नियुक्तिकर्मणि च अनुमानमेव शरणम । न्यायशास्त्रस्य उपयुक्ततां प्रकटीचकार स्मृतिकारः मनुः

इत्युक्त्यनुसारं प्रयोजनं फलं वा अज्ञात्वा कोऽिकैविधेभ्यस्त्रयीं विद्यां दण्डनीर्ति च शाश्वतीम्। कस्मिन्नपि कर्मणि न प्रवर्तते। अतः यदि न्यायशास्त्र्रेभान्वीक्षिकीं चात्मविद्यां वार्तारम्भाश्च लोकतः॥ इति<sup>48</sup>

कस्यचित् जिज्ञासा उत्पत्यर्थं तस्य प्रयोजनमादौ ज्ञेयम्विद्यां अन्वीक्षिकी, त्रयी, वार्ता, दण्डनीतिश्चेति चतुर्धा विभज्य अन्विक्षिक्याः प्राथम्यमाह। तदेव उक्तं-

# न्यायशास्त्रस्य उपयोगिता-

- दैनन्दिनानुमानप्रयोगे न्यायशास्त्राध्ययनेन निखरताप्राप्यते। यतः शास्त्रे हेत्वाभासं परिहृत्य अनुमानप्रयोगेन निर्दृष्टत्वम् आनयन्ति।यथा- अनुमानं यदा असत्यं भवति तदा कष्टमनुभवन्ति।
- प्रतिपाद्यमानसिद्धान्तस्य इतरशास्त्रेष न्यायशास्त्रस्य प्रक्रियायाः परिचयः अपेक्ष्यते।यतः वेदान्त-मीमांसा-व्याकरण-साहित्येत्यादि
- बुध्यवस्थापनाय न्यायः। अव्यस्थिता भवति बुद्धिः व्यसने, अभ्युदये च । तादृशावस्थायाम् अन्वीक्षिकीं बुद्धिं व्यवस्थापयति । प्रज्ञावैशारद्यं न्यायेन लभ्यते । तेन न पुनः सन्देहसम्भवः । अतः निष्कम्पप्रवृत्तिः । ततः फलावाप्तिः एवं क्रमेण सफलो भवति न्यायावलम्बनो जनः।
- वाक्संशोधनाय न्यायः। वाक्यवैशारद्यं न्यायायत्तम् । यथावगतम् अवगमयितं शक्यते न्यायविदा । यतो हि संसारः मिथः सम्बद्धः । तयोः सम्बन्धः विलक्षणः । स च सम्बन्धः सक्ष्मतया ज्ञातं

पृष्ठसङ्ख्या- 11 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritelournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

**Since 2009** ISSN- 0976-8645

अनुपमा । अत एव निरूप्यनिरूपकभावः, धर्मधर्मिभावः विशेष्यविशेषणभावः. उद्देश्यविधेयभावः, कार्यकारणभावेत्यादयः अवच्छेद्यावच्छेदकभावः. सम्बन्धाः अनितरसाधारण्येन न्यायेनैव ज्ञायन्ते । तेन वाग्विशदा भवति । अर्थसंस्पर्शिनी हि वाक् विशुद्धा इत्युच्यते । अन्यथा अबोधः, अन्यथाबोधः, अल्पबोधो वा वाक्येन स्यात् ।तानुपहृत्य यथार्थबोधकक्षमं वाक्यं रचयितं, यथा प्रतिपादितमेव अर्थम अवगन्तं न्यायशास्त्रम् उपकरोति।

- न्यायदाने न्यायः। न्यायालये विवदादपदे वावदकैः स्वपक्षसमर्थने कथं न्यायशास्त्रोपदिष्ठः अशः स्थालीपुलाकन्यायेन सम्प्रति अनस्रियते इति अवलोक्यते । गोहत्यानिषेधप्रकरणे वरिष्ठन्यायालये प्रवृत्ते वादे तृतीयः प्रश्नः परिशिलनमहिति भारतीयसंविधाने अष्ठचत्वारंशः विधिः उल्लिखति ।
- वर्तमानकालेऽस्मिन् न्यायशास्त्रस्य बहुपयोगिता वर्तते। उदा- Artificial Intelligence मध्ये उपयुज्यते। आधुनिके कालेऽस्मिन् रेबोयन्त्रमुपयुज्य अन्यान्यग्रहं च प्रेषयित्वा विज्ञानिनः खगोलस्य विषयसङ्ग्रहणं कुर्वन्ति। सुव्यवस्थितरूपेण तादृशयन्त्रस्य निर्माणे तस्य यन्त्रस्य कृते सूचना(commands) देया भवति। सूचनादाने सहकारी भवति न्याये विद्यमाना शाब्दबोधप्रक्रिया।
- मानवे सहनशीलता विवेचनशक्तिश्च वर्धते न्यायशास्त्रपठनेन। त्रिविधा चास्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिः उद्धेशो लक्षणा परीक्षा चेति। 49 उद्देश्य-लक्षणा-परीक्षैः अर्थस्य विवेचनं न्याये उपदिष्टमस्ति।
- निखरज्ञानप्राप्तिः न्यायाध्ययनेन

सम्भवति। गभीरतया आलोचनाशक्तिः बुद्धितीक्ष्णतापि अनेन जायते।

- पाणिनीयञ्च 11. काणादं सर्वशास्त्रोपकारकमितियुक्त्यनुसारं शास्त्रान्तरस्य स्वरूपज्ञानाय न्यायशास्त्रमपेक्षितम्। रसगङ्गाधरः, अद्वैतसिद्धिः इत्यादयः ग्रन्याः नव्यन्यायशैल्या वर्तन्ते।
- प्राचीनन्यायशास्त्रे अर्थपरीक्षाप्रक्रियां निरूपयति। तदेव उक्तं -प्रमाणैः अर्थपरीक्षणं न्यायः इति। तस्य शास्त्रस्याध्ययनेन प्रमाणस्वरूपज्ञानम अर्थस्वरूपज्ञानञ्च प्राप्यते परीक्षाविधानमपि अवगम्यते । एवञ्च न्यायविदां प्रमाणतः परिक्षितार्थे निष्कम्पप्रवृत्तिनिवृत्ती जायते । ताभ्यां दुःखात् विमुच्यते । अतः दुःखपरिजिहीर्षूणाम् अतीव ोपयुक्तं न्यायशास्त्रम् । तदेव उक्तं- प्रमाण प्रमेय संशय प्रयोजन दृष्टान्त सिद्धान्तवयव-तर्क-निर्णय-वाद-जल्प-वितण्ड-हेत्वाभास-छल-जाति-निग्रहस्थानानाम तत्त्वज्ञानात् निश्रेयसाधिगमः । 50 एवमेव - दुःख जन्मप्रवृत्तिदोषमिथ्याज्ञानानामृत्तरोत्तरापाये तदनंतरापायादपवर्गः।<sup>51</sup> इति
- 13. निस्सन्दिग्धतया निखिलनिसर्गविवेचनं कृत्वा लौकिकमलौकिकञ्च अर्थं दर्शयति ।
- 14. यथार्थद्रष्ठा यथार्थवचनेन लोकमनग्रह्माति। तच्च यथार्थवचनं कौशलमपेक्षते । निरूपणाकौशलं च न्यायशास्त्राध्ययनात् अवाप्यते।
- अस्माकं दैनन्दिनजीवने उपयुज्यमानवस्तुनां निखरज्ञानेन सह परमाण्वादिभौतशास्त्रीयविचारः आत्म-मोक्षेत्यादि दार्शनिकविचारः प्रत्यक्षानुमानादिप्रमाणविचारः, शाब्दबोधविचारः च

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> मनुः, 2012, मनुस्मृतिः(कन्नडव्याख्यान), पृष्ठसंख्या-१२/१०६, धारवाड, समाजपुस्तकालयः

<sup>49</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसूत्रम्(न्यायभाष्यसहितं), पृष्ठसंख्या -

<sup>35,</sup> वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

<sup>50</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसुत्रम्(न्यायभाष्यसिहतं), पृष्ठसंख्या -

<sup>9,</sup> वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

<sup>51</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसूत्रम्(न्यायभाष्यसहितं), पृष्ठसंख्या -29, वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

न्यायशास्त्रेन ज्ञायते। तदेव उक्तं-प्रदीपः सर्वविद्यानाम उपायः सर्व कर्मणाम।

आश्रयः सर्वधर्माणां सेयमान्वीक्षिकी मता॥<sup>52</sup> न्यायशास्त्राध्ययनाध्यापने नृतनसम्भावनाः-

- भवेत। यतः संस्कृतसम्भाषणाभ्यासो वा संस्कृतज्ञानं वा इति विवरणं तस्मिन कोशे दातव्यम। यदि नास्ति कस्यचित् छात्रस्य सः न्यायशास्त्रस्य क्लिष्टां 👃 पारिभाषिकशब्दयक्तभाषां कथं वा अवगच्छेत।
- अधीतव्याकरणकाव्यकोशः अनधीतन्यायशास्त्रः भवन्ति। ते अग्रे सम्यक अध्ययनं च कुर्वन्ति। बालः 53 इति इति कथयति अन्नम्भद्रः। यस्य सामान्यतया 👃 🚬 प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयव व्याकरणस्य काव्यस्य कोषस्य ज्ञानं भवति सः एव तर्कनिर्णयवादजल्पवितण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिग्रह निश्चयेन भवेत् न्यायाध्ययनस्थलेषु।
- परस्परपरकाणि तर्हि तेषां कृते अवकाशकल्पनार्थं स्वाध्यायव्यवस्था education) distance education न्याये नास्ति। अतः न्याये अपि भवेत्। तेन गृहे उपविष्टापि 📉 छात्राणां कृते न्यायशास्त्रस्य मुख्यलक्ष्यस्य ज्ञानं देयम्। काचित महिलापि न्यायाध्ययनं कर्तं शक्नोति।
- तर्कसङग्रहादिग्रन्थानाम अध्यापनार्थं माध्यमेन बोधयितुं शक्यते। उद्गुन्थपाठनार्थमपि भवन्ति।

कृष्णफलकस्योपयोगः वर्तमानकाले न क्रियते। अथवा न्यनतया एव क्रियते। अतः कृष्णफलकम्पयुज्य पाठनेन छात्राः सम्यक् अवगन्तुं शक्नुवन्ति।

- न्यायकोशग्रन्थानां निर्माणम। यथा- आत्मा. न्यायाध्येतृणां कृते संस्कृतसम्भाषणम् अनिवार्यं जीवेत्यादि शब्दानां विवरणं कस्मिन् कस्मिन् ग्रन्थे वर्तते
  - 💻 न्यायशास्त्राध्ययनात् पूर्वं प्रवेशपरीक्षा भवेत्। तेन न्यायाध्ययने ये योग्याः भवन्ति ते एव चिताः
- न्यायाध्ययने अधिकारी भवति। अतः न्यायाध्ययने स्थानानां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः<sup>54</sup> इति सुत्रानुसारं अधिकारप्राप्त्यर्थम आदौ व्याकरणकोषसम्बद्धपाठ्यक्रमः न्यायशास्त्रस्य मुख्यं लक्ष्यं भवति निःश्रेयसप्राप्तिः । तत्र भवति तत्त्वज्ञानं यथार्थज्ञानं वा । इत्यतः तादशतत्त्वज्ञानस्य प्राप्त्यर्थं मनसः निग्रहः अत्यावश्यकः। शास्त्रान्तरछात्राः अपि यदि न्यायशास्त्राध्ययने उत्सुकाः मनसः निग्रहः च ध्यानेन भवति। अतः ध्यानक्रेन्द्राणि (distance न्यायविद्यालये भवयुः। अद्यत्वे वैदुष्यप्रदर्शनाय भवेत।यद्यपि न्यायशास्त्रस्य उपयोगः बहुत्र दृश्यते। तन्निवारणाय पद्धतिः ध्यानाभ्यासः अत्यावश्यकः। न्यायशास्त्रज्ञाः यथा व्याकरणसाहित्यादिशास्त्रे वर्तते। रा.सं.सं मध्ये । परन्तु लोकमोहे शास्त्रमोहे न पतेयः तदर्थम आरम्भात एव
- पर्वपक्षसिद्धान्तयक्ताः एव ग्रन्थाः न्याये वर्तन्ते। सन्ति तदवगन्तु बह काठिण्यमन्भवन्ति छात्राः। अतः पि.पि.टि तादृशग्रन्थस्य एकं एकं भागं स्वीकृत्य सरलया भाषया न्यायशास्त्रं यथा अवगमनं स्यात् तथा सम्भाषणरूपकग्रन्थानां लेखनं लौकिकशास्त्रमित्यतः चित्रप्रदर्शनपुरस्सरं पि.पि.टि भवेत्। तेन कथारूपिविषयम् अवगन्तु छात्राः उत्सुकाः

54 महर्षिगौतमः,2013, न्यायसुत्रम्(न्यायभाष्यसहितं), पृष्ठसंख्या -9, वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

पृष्ठसङ्ख्या- 13 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

- अवच्छिन्नावच्छेदकयक्ता न्यायभाषा कठिणा बोधागम्या इति भावः छात्रेषु अद्यत्वे आधिक्येन दृश्यते। सरलशैल्याद्धतन्यायपाठस्य न्यायसम्बद्धपारिभाषिकशब्दानां विवरणं सरलतया विडियों दृष्ट्वा स्वसमस्यायाः परिहारं प्राप्तुं शक्नोति। भवेयुः।
- परिचयः न्यायच्छात्राणां भवेत् अतः पाठ्यक्रमे Google मध्ये वा स्थापयितुं शक्यते। पाश्चात्यदर्शनस्यापि परिचयः भवेत।
- न्यायसम्बद्धपुस्तकानां लेखनादिनां अन्तर्जाले स्यात।
- इत्यतः केवलशास्त्रसम्बद्धकार्येषु एव गुरुः छात्रं न प्रेरयेत् वर्तते।विभिन्नन्यायाभाषणानां अपि तु तादुशच्छात्राणां कृते IAS इत्यादि क्षेत्रेऽपि इच्छां न्यायभाषणपुस्तकनिर्माणं समर्थाः भवन्तीत्यतः समाजस्योन्नतिः अनेन भवति।
- सन्ति। तादृशस्य न्यायसृत्रस्य अतीवसरलतया व्याख्यानं यावतानां ग्रन्थानां लेखनं, शोधलेखनं वा न्यायशास्त्रे स्वमातुभाषया कार्यम्। अनुवादः कार्यः यथा जातमस्ति तस्यावली निर्माय न्यायान्तर्जाले स्थापयितुं जनसामान्याः अपि तत्ज्ञात्वा स्वजीवनसाफल्यं प्राप्नुयुः।
- Application (app) निर्मातव्यम्। तेन छात्राः बहु ल्रेन्यायदर्शनमिति उपकताः भवन्ति।
- न्यायग्रन्थानां सूची, लेखनसूची वा TEI मध्ये शास्त्रचर्चापरकः समूहः वर्तते। tag कृत्वा अन्तर्जाले स्थापनीयम्। तेन न्यायाध्येतारः 👃 पक्षे एकवारं न्यायच्छात्राणां कृते गोष्ठी सुलभेन कस्यचित पुस्तकस्य विवरणं न्यायच्छात्राः आयोजितं शक्यते तत्र न्यायरसप्रश्नः सुलभेन प्राप्तमईन्ति।

- YouTube मध्ये न्यायाध्यापकाः विद्वांसः वा अतः न्यायशास्त्रं स्वीकर्तं भीतिं प्राप्नवन्ति छात्राः। अतः स्थापयेयुः। तेन यः कोऽपि न्यायोत्सकच्छात्रः सति सन्देहे
  - यदा विद्यालये न्यायपाठः चलति तदा तस्य न्यायशास्त्रस्याध्ययनेन सह पाश्चात्यदर्शनस्यापि voice record – कृत्वा तदपि what's up समृहे
  - अतीवसरलता यदि न्यायमलग्रन्थे आनेया तर्हि न्यायसम्बद्धान्तर्जालस्य निर्माणम् आधिक्येन अभ्यासपुस्तिकायाः निर्माणं शक्यते। अथवा cartoon-समग्रमपि माध्यमेन लघुबालानां कृतेऽपि न्यायः बोधयितुं शक्यते। शक्रमः। यथा आस्था चेनेल मध्ये योगशास्त्रं cartoon- माध्यमेन सङ्कलनम् लघुबालानां कृते बोधयितं शक्यते।
- दुरदर्शनादिषु अपि न्यायपाठः कर्तुं शक्यते। सद्यः न्यायशास्त्राध्ययनेन छात्राणां बृद्धिसामर्थ्यं वर्धते । प्रद्यद्गगुरुवर्यः आस्थाचेनेल् मध्ये न्यायशास्त्रं पाठयन् गुरवः वर्धयेयुः। यतः न्यायाध्येतारः न्यायकरणेऽपि भाषणस्पर्धादिष् छात्राणां मार्गदर्शकं भवितुमर्हति तत्पुस्तकम्।
  - प्राचीनन्याये निःश्रेयससम्बद्धविषयाः निहिताः 👃 प्राचीनन्यायशास्त्रमारभ्य वर्तमानकालं यावत्
- दरवाण्यां न्यायशास्त्रसम्बद्ध- Application 👃 न्यायच्छात्राणां विद्षां वा What's ap (app) निर्माणं भवेत्। उदा- न्यायसूत्राणां – group(समूहं) निर्माय तत्र शास्त्रचर्चा कर्त्तं शक्यते। यथा भारतीयविद्वत्परिषदिति मध्ये
  - न्यायसम्बद्धसरलप्रश्नानामावलीं कृत्वा छात्राणां परीक्षणं

पृष्ठसङ्ख्या- 14 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>52</sup> महर्षिगौतमः,2013, न्यायसूत्रम्(न्यायभाष्यसहितं), पृष्ठसंख्या -26, वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

<sup>53</sup> अन्नम्भट्टः,2007, तर्कसङ्ग्रहः, पृष्ठसंख्या-2, वाराणसी, चौखम्बा विद्याभवन

न्यायशास्त्रस्य पठनपाठनादिषु परिवर्तनमपेक्ष्यते। कदाचित अत्यन्ताधनिकपद्धतिः अध्ययनस्य प्रतिबन्धकः अपि स्यात्। किन्तु छात्राणां स्तरानुसारं ताः पद्धतयः उपयोक्तव्याः।परम्पराशैल्या सह आधुनिकपद्धतिमेलनेन न्यायादिशास्त्राणां संरक्षणं श्रेष्ठतावर्धनञ्च भवति। इति शम।

# सन्दर्भग्रन्थसूची

१.महर्षिगौतमः,संस्करणवर्षः-2013,न्यायसूत्रम्(न्यायभाष्यसहितं), वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

- २. महर्षिगौतमः, संस्करणवर्षः-2013, न्यायदर्शनम् (न्यायभाष्यन्यायवार्तिकतात्पर्यटीकापरिशृद्धियुक्तं), वाराणसी, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस
- ३.श्रीशङ्करमिश्रः, संस्करणवर्षः-वि.सं.-
- १०७३,वैशेषिकसूत्रोपस्कारः, वाराणसी ,चौखम्बा प्रकाशन, ४.मनुः, संस्करणवर्षः-2012, मनुस्मृतिः(कन्नडव्याख्यान), धारवाड, समाजपुस्तकालयः
- ५. अन्नम्भट्टः, संस्करणवर्षः-2007, तर्कसङ्ग्रहः, वाराणसी, चौखम्बा विद्याभवन

# बङ्गभूमौ स्मृतिशास्त्रपरम्परा

डा. गिरिधारी पण्डा55

कूटशब्दाः बङ्गभूमिः, स्मृतिशास्त्रम्, वङ्गीयस्मृतिः

#### शोधसारः-

'वेदोऽखिलो धर्ममूलम्' <sup>56</sup> – इत्युक्त्यनुसारेण सर्वेषां धर्माणां मूलतत्त्वस्याधारभूतो भवति वेदः। पुनश्च 'इष्टप्राप्त्यनिष्टपरिहारयोरलौकिकमुपायं यो वेदयति स वेदः 57 (तैतिरीयसंहिता-भाष्यभूमिका), 'प्रत्यक्षेणानुमित्या वा यस्तूपायो न बुध्यते.' इत्यादिभिः उक्तिभिः ज्ञायते यत् वेदः न केवलं धर्मस्याधारः,अपि त् सामाजिक-सास्कृतिक-धार्मिक-अर्थनैतिक-राजनैतिकादिज्ञानस्य साधक इत्यत्र नास्ति कश्चित् सन्देहावकाशः, येन 'सर्वज्ञानमयो हि सः'58- (मन्.2-3) इत्यक्तेः सार्थक्यं भजते। श्रुतिशास्त्ररूपेण प्रथितस्यास्य वेदस्य सर्वविधं ज्ञानं पाथेयीकृत्य समाजस्य कृते आचरणीयं विधिं नियमं च प्रतिपाद्य स्मृतिशास्त्रं स्वतन् प्रथ्नाति। अत एवोच्यते यतु- श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः<sup>59</sup> (मनुस्मृतिः-2-10)। येन शास्त्रेण वेदविहितः धर्मः स्मर्यते, तदेव स्मृतिशास्त्रमित्याशयः। वैदिकसंहितायाः सुत्रसाहित्यात शास्त्रमाद्यावस्थायां धर्मसूत्रनाम्ना अभिहितम्,परन्त् परवर्त्तिनिसमये तेषां धर्मसूत्राणां छन्दोबद्धैः श्लोकैः विरच्य धर्मशास्त्ररूपेण स्मृतिशास्त्ररूपेण वा विरचितम्। विविधैः धार्मिक-सामाजिकादिनियमैः सार्वजनीनतासाधन ेन व्यवहारविज्ञानस्य समाजस्योद्ग्तिसाधनमस्य स्मृतिशास्त्रस्य प्रमुखमुद्देश्यम् । सामाजविज्ञानतत्त्वसम्बलितस्यास्य विकाशधारायां भारतदेशे देशान्तरे च बहनां विद्वद्वराणां स्मृतिशास्त्रकाराणां योगदानमनस्वीकार्यम् ।

57. तै. भाष्यभूमिका

पृष्ठसङ्ख्या- 15 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

#### Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritelournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

**Since 2009** ISSN- 0976-8645

वङगभमेः शास्त्रकर्त्तारः अन्यतमाः ।

बङ्गभुमौ स्मृतिशास्त्रवृत्तेः परम्परा बहुप्राचीना ख्रीष्टीयदशमशतकं यावत वङ्गभृमौ स्मृतिशास्त्रपरम्परा यद्यपि उज्जीविता आसीत्, तथापि दशमशताब्द्याः परं बहवः वङ्गीयाः तेषां मौलिकग्रन्थान टीकाः स्मृतिशास्त्रपरम्परायाः विकाशं साधितवन्तः ।संस्कृतभाषाचर्चायां साहित्यचर्चायाञ्च बङगीयाः अप्रतिममतिसम्पन्ना आसन्। विशेषतः दशमशताब्द्याः परं मध्ययुगे संस्कृते काव्य-नाटक-अलङ्कारशास्त्र-छन्दःशास्त्र-कोष-व्याकरण-गणितविद्या-सङ्गीतविद्या-कामशास्त्र-आयुर्वेद-अध्यात्मविद्या-दर्शन- न्यायशास्त्र-वेदान्त-स्मृत्यादिषु शास्त्रेषु वङ्गीयविद्वद्वराः बहुन् ग्रन्थान विनिर्माय विशालसंस्कृतवाङ्गयस्य कलेवरं साधितवन्तः। ख्रीष्टियदशमशतके वङ्ग इत्युक्ते पूर्ववङ्ग अववोध्यते। वङगीयानां गौडीयपरम्पपरा सर्वजनप्रसिद्धा। बाण-भामह-दण्डिनां शास्त्रीयपरम्परायां वङ्गीयानामेषा गौडीयपरम्परा प्रतष्ठिता आसीत्। रुद्रदामन-खारवेल 60 (154-ख्री.पू.) पुलुमायी-शिलालेखषु,चन्द्रवर्मणः सुसुनिया-प्रस्तरलेखे61 (वाङ्कुडामण्डले-360 ख्री.पू.) च गौडीयशैल्याः स्वीकतिः लभ्यते।सप्तमशतकीये लोकनाथस्य ताम्रलेखे.भास्करवर्मणो निदानपराभिलेखे वङगभमेः तात्कालिकस्य संस्कृतस्य उपलभ्यते।पञ्मशतकात सप्तमशतकमध्ये आगतानां चीनपरिव्राजकानां लेखेषु जयन्तभट्टस्य राजशेखरीयग्रन्थे, एकादशशतकीये दशमशतकीये क्षमेन्द्रग्रन्थे वङ्गीयानां च गौडीयपरम्परा परिवृंहिता दृश्यते।तदानीन्तनवङ्गीयसमाजस्य ब्रह्मवैवर्त्तपुराणे, बृहद्धर्मपुराणे, पद्मपुराणे, विजयगुप्तस्य मानसमङ्गले च स्पष्टं चित्रं वर्तते। सामाजविज्ञानतत्त्वैः साधितायाः विधसंस्कारनीतिप्रणीतायाः स्मृतिशास्त्रवृत्तेः

विकाशधारायामपि बहबः बङगीयस्मतिशास्त्रकाराः तेषाममूल्यकृतीः उत्सर्गीकृत्य बङ्गभूमेः नाम स्वर्णाक्षरे लिपिबद्धं कृतवन्तः। ऐतिहासिकपर्य्यवेक्षणात प्रतीयते यत् पालवंशस्य पतनम्- सेनवंशस्योत्थानमित्यनयोः युगसन्धिक्षणे नव्यस्मृतिशास्त्रस्योत्पत्तिरभवत। अस्मिन्नेव रामाई-पण्डितस्य शून्यपुराणम्,रूपराम-खेलारामयोः

धर्ममङ्गलकाव्यमिति गन्थद्वयं प्रतिष्ठितमभवत।चैतन्यस्य वैष्णवधर्मस्यापि प्रचारः

यद् भवत् वङ्गभूमेः स्मृतिशास्त्रपरम्परायां येषामवदानं सुमहत्त्वपूर्णं विद्यते, तेषु एकादशख्रीष्टाब्दे आविर्भूतः अन्यतमः। अधना उत्कलप्रदेशस्य ओडिशायाः वा राजधानी-भृवनेश्वरे स्थितस्य (Bhubaneswar-Capital Odisha) अनन्तवासुदेवस्य मन्दिरगात्रे उत्कीर्णलिपौ अस्य प्रशस्तिः प्राप्यते। शिलालेखस्यास्य सम्पादनकार्यम अध्यापककैलहोर्नमहोदयेन 62 तदीये एपिग्राफिया-इन्डिकाग्रन्थे कृतम् (VOL.VI,PP.203-07)। पुनः अस्य मुद्रणं सम्पादनं 63 च वरेन्द्रानुसन्धानसमिति चित्राध्यक्षेण श्रीयुक्तननीगोपालमजुमदारमहोदयेन

साधितम्।(VOI.III, pp. 25-41)। वङ्गदेशान्तर्गतस्य राढ-इति नाम्नः सिंहल इति स्थानस्य अधिवासी आसीत। शासकस्य राज्ञः सान्धिविग्रहिकोऽयं भवदेवभट्टः वालवल्लभीभुजङ्ग इति उपाधिना विभूषितः। अतः अस्य जीवनकालः एकादश-द्वादशशतकयोर्मध्ये इति गवेषकैः ऐतिहासिकैश्च निरूपितः। प्रायश्चितप्रकरणमस्य प्रमखः ग्रन्थः। नाममात्रेणैव विषयवस्तुनः परिचायकोऽयं स्मृतिग्रन्थः वङ्गभूमेः स्मृतिशास्त्रपरम्परायां अधुना उपलब्धेषु ग्रन्थेषु सर्वप्राचीन**ः** । वाचस्पतिकविलिखिते तदीयप्रशस्तिपाठे असौ धर्मशास्त्राभिज्ञः ज्ञानजगति अगस्तिमनिभावेन आख्यायितः। वेदान्तादिदर्शनेष्वपि तस्यापरिमितं ज्ञानमासीत। विशेषतः अद्वैतवादिमतादर्शेणानुप्राणितोभवत्। यदुक्तं तत्र - 'असौ

<sup>55</sup> सहायकाचार्यः, संस्कृतविभागः, मेदिनीपुरमहाविद्यालयः (स्वायत्तशासी) मेदिनीपुरम्।

<sup>56 .</sup> मनुस्मृति:-2-6

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> . मनुस्मृति:-2-10

<sup>60 .</sup> रुद्रदामन-खारवेल (154-ख्री.पृ.

<sup>61 .</sup> Susunia-Bankura-360- वाङ्कुडामण्डले-360 ख्री.पू.

<sup>62 .</sup> एपिग्राफिया-इन्डिका - VOL.VI,PP.203-07

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> . श्रीयुक्तननीगोपालमजुमदारः- VOI.Ⅲ, pp. 25-41

व्याख्या-कौशलेन निगूढार्थ-प्रकाशकः ब्रह्माद्वैतवादिनामग्रणीरुद्भृतविद्याया अद्भृतद्रष्टा <sup>64</sup>। भवदेवस्य प्रभावेनैव बङ्गप्रदेशात् बौद्धप्रभावः सर्वथोन्मूलितः। अन्ये ये खलु भवदेवस्य विषये भिन्नमतं परिपोषयन्ति,तेषां मतान्यस्वीकृत्य कविरयं तान् पाषाण्डरूपेण अभिहितवान्। अर्थात् तेषां पाषाण्डानां मतमनेन खण्डितमित्येतस्मात् प्रतिपादनादवगम्यते। तथोक्तं वाचस्पतिना-

"ब्रह्माद्वैतविदाभूदाहरणभूरुद्भूतविद्योदभूत-स्रष्टा भट्टगिरां गभीरिमगुण-प्रत्यक्षदृ<mark>शा क</mark>विः। बौद्धाम्भोनिधि-कुम्भसण्डवमुनिः पाषाण्डवैतण्डिक-प्रज्ञाखण्डणोपखण्डितोयमवनौ सर्वज्ञलीलायते।।''<sup>65</sup>

किञ्चासौ धर्मशास्रेषु विविधान् निबन्धान् रचयित्वा प्राचीनतमनिबन्धेषु गोपायितशास्त्रीयरहस्यानां हतगौरवान् पुनरुद्धारं कृतवान्। मुनीनां धर्मगाथाश्च व्याख्यया विशदीकुर्वन् स्मार्तिक्रियासंशयं सर्वथा दूरीचकार।अतएवोक्तं -

"यो धर्मशास्त्रपदवीषु जरन्निवन्धान् अन्धीचकार रचितोचितसत्प्रबन्धः। सव्याख्यया विशदयन् मुनिधर्मगाथाः स्मार्तिक्रयाविषयसंशयमन्मार्ज्जम।।"66

भवदेवभट्टविरचिता अन्ये ये ग्रन्था वङ्गीयस्मृतिरूपां तनुं विवर्धन्ते, तेषु व्यवहारतिलकः-कर्मानुष्ठानपद्धतिः-सम्बन्धविवेकः-शवसूतकाशौचप्रकरणम्-इत्यादयः अन्यतमाः।

तेन वालक-जिकन-जितेन्द्रियप्रभृतीनां स्मृतिशास्त्रकाराणां मतान्युद्धृतानि, प्रयोजनस्थलेषु स्वयुक्तिभिः सप्रमाणं खण्डितानि च। ग्रन्थस्यास्याध्ययनेन प्रतिभातः जायते यत् भवदेवभट्टात्

पूर्वमिष वङ्गीयाः स्मृतिशास्त्रकारा आसन्,ये खलु अधुना पूर्णरूपेण विस्मृताः। किञ्चान्यत् बालक-जिकन-श्रीकरादीनां दुर्गोत्सवव्यवस्थाकर्नृत्वदर्शनात्तेषां वङ्गीयत्वं सुतरां प्रतीयते। यतो हि न हि वङ्गीयरित्यान्यत्र दुर्गोत्सवानुष्ठानं ज्ञायते। अत एव भवदेवलिषिभङ्गिभ्यो प्रतीयते यत् तत्कालपर्यन्तं वङ्गेषु स्मार्त्तचाराः सर्वथा अनुसृताः आसन्।प्रसङ्गेऽस्मिन् <sup>67</sup> INDIAN HISTORICAL QUARTERLY,1956 इति पत्रिकायां प्रकाशितः ' Some forgotten Smriti writers of Bengal सुरेशचन्द्रवन्दोपाध्यायस्य प्रवन्धः प्रामाण्यमावहति।

यद्यपि बङ्गीयस्मृतिशास्त्रमिति कथनेन रघुनन्दनस्य नाम सर्वाग्रे परिगणनं जायते, तद् केवलं तस्य अपूर्वप्रतिभा,स्मृतिशास्त्रे तस्य विशालकृतिसम्भारकारणाञ्च। यद्यपि रघुनन्दनस्य अप्रतिमं पाण्डित्यं न केनापि सह तुलनीयं जायते,तथापि तत्पूर्वं परमपि बहवः वङ्गीयस्मृतिकाराः आसन्।अतः वङ्गभूमेः स्मृतिशास्त्रपरम्परायां अधुना उपलब्धाः स्मृतिग्रन्थाः त्रिभिः युगैः विभाजनं कर्तुं शक्यते -

- क) प्राक् रघुनन्दनयुगः
- ख) रघुनन्दनः गोविन्दानन्दः
- ग) अप्रसिद्धस्मृतिकाराः लेखकाश्च

प्राक् – रघुनन्दनयुगे भवदेवभट्टादनन्तरं जीमूतवाहन अन्यतमः।कालविवेक-त्र्यवहारमातृका-दायभागादय ग्रन्थाः अनेन विरचिताः।अस्पि जन्म पुर्ववङ्गस्य राढाय-परिभद्रकूले अभवत्। द्वादशशतकस्यशतकस्य मध्यभागे अनिरुद्धभट्टस्य हारलता,पितृदयिता इति ग्रन्थद्यमन्यतमम।हारलता-इति ग्रन्थ अशौचसंक्रान्तः।

पृष्ठसङ्ख्या- 17 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

पितदयिता - इति ग्रन्थस्य कर्मोपदेशिनी पद्धतिः. कर्मोपदेशिनी इति नामान्तरद्वयमपि परिलक्षितं जायते। अनेन क्रमेण अनिरुद्धभट्टस्य शिष्य-श्रीवल्लालसेनस्य प्रतिष्ठासागरः दानसागरः. अदभृतसागरः, आचारसागरः इति ग्रन्थाः प्रसिद्धाः। बङगस्याधिपतेः तदानीन्तनसमये तदनन्तरं लक्ष्मणसेनस्य धर्माध्यक्षः आचार्यः हलायुधः बहूनि स्मतिशास्त्राणि विरच्य बङगभमेः साधितवान।हलायधस्य 'ब्राह्मणसर्वस्व' इति नाम्ना ग्रन्थः सुविख्यातः।स्वयं हलायुधः ग्रन्थेस्मिन् स्वरचितानां मीमांसासर्वस्व-वैष्णवसर्वस्व-शैवसर्वस्व-पण्डितसर्वस्वादि ग्रन्थानां नामोल्लेखं कृतवान। रघनन्दनयुगे -रघनन्दनस्य दायभागटीका-तीर्थयात्रातत्त्व-हादशयात्रातत्त्व-गयात्रापद्धति-रासयात्रापद्धतिप्रभृतयः प्रसिद्धाः।यद्यपि रघुनन्दनविरचितेष ज्ञाताः, केचिच्चाज्ञाताः, तथापि बङ्गभूमौ रघुनन्दन एव स्वपाण्डित्येन सुप्रसिद्ध आसीत्। रघनन्दन इव गोविन्दानन्दोपि प्रसिद्धिमवाप्रोत। तद्विरचितेषु ग्रन्थेषु दानक्रियाकौम्दी-शृद्धिकौम्दी-श्राद्धक्रियाकौम्दीप्रभृतयः स्मतिशास्त्रस्य वहविधं तत्त्वं साधितवन्तः।अन्ये अपि अनेके अप्रसिद्धाः बङ्गीयलेखकाः बहुन ग्रन्थान विनिर्माय स्मतिशास्त्रे वङगभमेः अवदानं समहत विद्यते इति प्रतिपादितवन्तः।

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

Avilable at Jahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

किन्तु दुःखस्य विषयः यत् एतेषु सर्वे ग्रन्थाः न प्राप्यन्ते, नापि ग्रन्थानामेषां मूल्यायनपूर्वकः ग्रन्थकाराणां परिचयः इतिहासे पृथक्-रूपेण लिपिबद्धः विद्यते। एतेषु ग्रन्थेषु बहवः ग्रन्थाः अधुनापि भण्डारकरप्राच्यविद्यागवेषणाकेन्द्रम्, पुने (Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune.), संस्कृतसाहित्यपरिषद्, कोलकता,एसिआटिक् सोसाइटी (Asiatic Society, kolkata),पटना

पुस्तकालयः(Patna),

दिल्ली(Delhi), कोलकतासंस्कृतमहाविद्यालयेत्यादिषु प्राचीनपुस्तकालयेषु, गवेषणाप्रतिष्ठानेषु, शिक्षाप्रतिष्ठानेषु च प्रकाशितरुपेण कुत्रचिद्रप्रकाशितरुपेण संरक्षिताः सन्ति। कुत्रचिच्चैतेषां केवलं पाण्डुलिपिः विद्यते।यथा- एसिआटिक् सोसाइटी (Asiatic Society) इत्यत्र 1751,8923,5576, शान्तिपुरपुस्तकालये पाण्डुलिपिरुपेण अद्यापि केचित् वर्त्तन्ते। अधुनाऽपि मनुस्मृतेः याज्ञवल्क्यस्मृतेश्च विभिन्नविषयगततत्त्वानां तात्पर्यसाधने, सिद्धान्तसाधने एतेषां बङ्गीयस्मृतिकारविरचितानां शास्त्राणां तत्त्वान्यन्विष्यन्ते बहुभिः विद्वद्वरैः गवेषकैश्च। येन स्मृतिशास्त्रवृत्तिपरम्परासु बङ्गभूमेरवदानमतीवमहत्त्वपूर्णमिति निश्चयेन वक्तुं

## पादटीकाः -

- 1. मनुस्मृतिः-2-6
- 2. तै.भाष्यभूमिका
- 3. मन्.2-3
- 4. मनुस्मृति:-2-10
- रुद्रदामन-खारवेल (154-खी.प.
- Susunia-Bankura-360- वाङ्कुडामण्डले-360 ख्री.प.
- 7. एपिग्राफिया-इन्डिका VOL.VI,PP.203-07
- श्रीयुक्तननीगोपालमजुमदारः- VOI.III, pp. 25-41
- 9. वा.क.प्रशस्तिः
- 10. प्रा.प्र.भूमिकाभागः,पृ.1, श्लो.सं.20
- 11.उद्धृत.प्रा.प्र. भूमिकाभागः,पृ.2, श्लो.सं.22
- 12. Some forgotten Smriti writers of Bengal- INDIAN HISTORICAL QUARTERLY.1956

पृष्ठसङ्ख्या- 18 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

दिल्ली-संस्कत-एकादमी.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> . Some forgotten Smriti writers of Bengal- INDIAN HISTORICAL QUARTERLY,1956

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> . वा.क.प्रशस्तिः

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> . प्रा.प्र.भूमिकाभागः,पृ.1, श्लो.सं.20

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> . उद्धृत.प्रा.प्र. भूमिकाभागः,पृ.2, श्लो.सं.22

- धर्मशास्त्र का इतिहास-उत्तरप्रदेश-हिन्दी-संस्थान लक्ष्नौ-1963
- 2.वन्दोपाध्यायः बङगीयानां दानम्, संस्कतपस्तकभाण्डारः-बङगाब्दः 13691
- 2. भट्टभवदेवः.प्रायश्चित्तप्रकरणम वरेन्द्रानसन्धानसमितिकर्तक प्रकाशितम.राजशाही.बङगः-मार्च-1947।
- 3. झा-गंगानाथः, मनस्मतिः, मेधातिथिभाष्यसमेताः 19691
- 4. पं. थानेश्चन्द्र उप्रैति. याज्ञवल्क्यस्मतिः-।
- मिश्रः प्रयागनारायणः, आपस्तम्बस्मृतिः।

# A Quest of Advaita philosophy in Vishnupuranam.

Ishwar P Bhat<sup>68</sup>

Key Words - Epics, Advaita, Philosophy.

Abstract -

"इतिहासपराणाभ्यां वेदं समपबंहयेत"

From this sentence, we can see the Importance of primeval epics. When we observe the epics we can see a lot of information that highlights the concept of devotion. But when we deeply go through these Epics, we can observe an astonishing and striking description of Advaita and an epitome for Vedanta.

"सर्वेष हि वेदांतेष वाक्यानि तात्पर्येण एतस्यार्थस्य

प्रतिपादकत्वेन समन्गतानि"

In this sentence, Acharva Shankara Bhagavatpada clarifies the purpose of Vedanta is to be spiritual(atmaikatwam). Likewise in epics, we can see the epitome of Advaita. The purpose of this article is to bring out and highlight the concept of Advaita or the Advaita philosophy hid in the Vishnu Purana.

Introduction-

In simple words, Advaita means which has 'no duality'. There is nothing in the world except Brahma. The world which we perceive through our sense organs is fantasized in Brahma. The world of fantasy or this imaginative world is created by us and is created inside us and destroy within us. Likewise, the whole world is created by Brahma which is inside Brahma and will also be destroyed within Brahma. In this sense of view, they hold Brahma as responsible for the creation, nourishment, and destruction of the world. So this Brahma takes a structure of the socalled concept of present-wisdom-

पृष्ठसङ्ख्या- 19 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

happiness(Sat-Chit-Ananda). He is omnipresent. So in this article, the word Vishnu or Lord Vishnu means something omnipresent. Here omnipresent doesn't mean that he may be inside or outside but rather it means he is everywhere.

This epic of Vishnu Purana was told by the great sage Parashara to his pupil Mytreva, this epic has six subjects and every subject is bought up through many chapters. This epic Vishnu Purana comprises of nearly 23000 verses.

As the great sage Parashara told this Vishnu Purana is based on basic ideas in Vedas.

"एतत्तेयन्मयाख्यातं पराणं वेदसंमतम" -6-8-12 The above words say that the ideas and the concepts portraved in Vishnupuranam are the same as in Veda. "नाहो न रात्रिर्न नभो न भिम नीसित्तमो ज्योतिरभच्च

नान्यत" 1-2-23 This extract is from Vishnu Purana which was derived from Nasadiyasooktm of Rigveda(\*and this verse are explained in detail in the below article.)

The concept of Advaita philosophy can be seen as 'crystal clear' in these following verses or the extracts from this great epic.

> विष्णोत्सकाशादद्भतं जगत्तत्रैव च स्थितम। स्थितसंयम कर्ताऽसौ जगतोऽस्य जगच्चसः॥१-१-३१

This world was created by Lord Vishnu and it is situated inside him. And he is the person responsible for its status and ongoing, And not even that, he 'is the realm'.

These were the words of the great sage Parashara to Maitreya. "The concept of Creation, Nourishment, and Destruction is what portraved here as mentioned to Brahma in Vedanta." Here, 'Lord Vishnu creates the world' means Not like 'A potter makes a pot', because we don't say that a pot made by a potter does exist in him or get destroyed by or in him, that means a pot is not just made up of soil but it is 'the soil', the ending words of the verse 'he is the world' clearly says it.

This essence of the 'world' is showcased in many of the following verses in this epic.

एकनेकस्वरूपाय स्थल सक्षात्मने नमः।

अव्यक्तव्यक्तरूपाय विष्णवे मक्तिहेतवे॥१-२-३

Vishnu is also one and also many, he is also micro and macro. He has a visible and invisible role of appearance. Hail the Lord Vishnu, the bringer of salvation(Mukti).

Vishnu is one. But the world is made up of many things. So a question arises how can he be the world? This may be A consolidating solution to this problem. He can become one or many. He can be visible or invisible. He can because or causation. Like a sapling in a seed which then will be visible as a tree. So does Vishnu he is the 'visible world' and 'invisible energy'.

जानस्वरूपमृत्यंतनिर्मलं प्रमार्थतः

तमेवार्थास्वरूपेण ब्रांतिदर्शनतः स्थितम॥१-२-६

Vishnu is the ultimate knowledge base and very pure. But because of our stupidity or incompetence, he is viewed as a substance or a thing. The ultimate knowledge base or the knowledge himself is 'the lord Vishnu', so how can he be visible in the form of a substance or thing? Like, how can he be a speck of dirt which is irrelevant and full of errancy? A possible solution to this query may be because of our 'incompetence or stupidity'.

Some times in a dull light we may perceive a rope as a snake, but that doesn't mean that the rope has transformed into a snake and also doesn't possess the poison of the snake. Likewise, because of our stupidity, the stream of knowledge or energy will be perceived as this visible physical world or substance. But that doesn't mean that there is an imperfection in him. Like 'soil turns into the pot'(as mentioned in the first verse) this example of perceiving a rope as a snake fits in. This is the epitome for this query.

परः पराणां परमःपरमात्माऽत्मसंस्थितः।

रूपवर्णादि निर्देशविशेषणविवर्जितः॥ १-२-१०

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Professor C.L.Y Sanskrit College Dharwad

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11, Date 08 Jan. 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

He is almighty of all spirits living in every spirit. he doesn't possess any kind of materialistic properties, like structure, name, appearance or some sort of specialty.

The evidence for this sentence can be obtained from Vedanta(especially in Mundaka and Mandukva.) as they defined the supreme soul (parabrahma) as a person without attribute or external appearances.

\*नाहो न रात्रिर्न नभो न भिम र्नासित्तमो ज्योतिरभच्च नान्यत। श्रोत्रादिबुद्ध्यानुपलभ्यमेकं प्रधानिकं ब्रह्मपुमांस्तदासीत्॥ १-२-२३

Then even nothingness was not, nor existence there was no air then nor the heavens beyond it then what covered it? where was it? in whose keeping? was there then cosmic water in depths. unfathomed? then there was neither death nor immortality, nor was they then the torch of night and day, nor the whimsical of life or the substances the one breathed windlessly and selfsustaining. There was that one when there was no one(here the lord Vishnu is being mentioned or addressed).

सृष्टिस्थित्यंतकरणीं ब्रह्मविष्णृशिवात्मिकाम।

स संज्ञां याति भगवान एक एव जनार्दनः॥ १-२-६६

To maintain the status quo of creation, nourishment, and destruction that one 'the supreme soul', the almighty lord Vishnu adopted the name of Brahma, Vishnu, and shiva.

This interprets that the trios(Trimurti) famous in Hindu mythology are the three different names of a single soul or almighty entity. These names were adopted as a complement to the concept of creation, nourishment, and destruction so there is no separation between them.

स एव सुज्यः स च सर्गकर्ता स एव पात्यात्ति च पाल्यते च। ब्रह्माद्यवस्थाभिरशेषमृतिं विष्णुवीरेष्टो वरदो वरेण्यः॥ १-२-७०

That lord almighty entity the lord Vishnu can have any form or any structure and is the giver of a boon to the devotee's he is the creator where he goes by the name of Brahma and provides nourishment inform of Vishnu and carries out the process of destruction by the name of lord shiva.

Conclusion-

The above extract from Vishnu Purana revisits and showcases the essence of Advaita philosophy in Vishnupurana. Many other verses are doing the same. But this little article that I present here clearly shows the Advaita philosophy highlighted in some key extracts from the huge epic of Vishnu Purana.

#### **Bibliography**

- 1. H. P Venkata Rao-1955 Rigveda Samhita - part 30, page no -771 - Mysuru - Shree Chamaraajendra veadaratnamaala.
- 2. Sri Vvasadeva, 2005 Vishnu Purana (with the 'Atma-prakāśa' Sanskrit Commentary) - Volume 1 -(Commentator: Sri Sridhar Swami) page number 4 to 6,
- Dr. Vidvan N. Ranganatha Sharma, 2010 Puranagala Nele Mattu Tatva Vichara -Page number 9 - Bangaluru- Udaya Prakashana.
- 4. Pandit Ganjam Timmannayya, 1948, Vishnu Purana – page number 11 -Mysuru - Shree Chamaraajendra Grantharatnamaala.
- 5. Horace Hayman Wilson, 1864 The Vishnu Purán : a system of Hindu mythology and tradition

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645

# The Concept of Illusion in the Light of Paramārthasāra

Dr. Surabhi Verma<sup>69</sup> and Mr. Sougata Ghosh<sup>70</sup>

Keywords: Malas, Illusion, Consciousness. Ultimate.

#### Abstract

The monistic doctrine established in the system of Advaita system in Kashmir Śaivism is known as Parādvaitavāda or Paramādvaitavāda. The scholars of this system accept Parama Siva as the Ultimate one and lay down the ontology of 36 tattvas or objects of cognition. The manifestation is the concealment of the Pure Consciousness or Parama Siva. The differentiation and diversity of the creation gets evolved due to the delimitations created through the malas and binding constituents of Māyā. Thus Pure Consciousness becomes converted into delimited Consciousness. This delimited Consciousness experiences Illusion. As per Kashmir Śaivism, action is not different from knowledge. Knowledge gets converted into action. The delimited knowledge of Consciousness creates a different kind of illusory objects of cognition and cognizers. Paramārthasāra describes this illusion in detail in the light of the delimitation of powers of Pure Consciousness and selfconcealment of Parama Śiva.

#### Introduction:

The power of Pure Consciousness i.e.

69 Assistant Professor, Dept. of Humanities and Social Sciences NIT. Rourkela.

70 Ph.D. Student, Dept. of Humanities and Social Sciences NIT, Rourkela.

गचितिः स्वतन्त्रा विश्वसिद्धिहेतुः।।१॥

स्वेच्छया स्वभित्तौ विश्वमृन्मीलयति॥२॥ -प्रत्यभिज्ञाहृदयम्, पृ. ४४- ७३ रज्ज्वां नास्ति भुजङ्गस्त्रासं कुरुते च मृत्युपर्यन्तम्। 86

citi 71 descends down to take the form of delimited Consciousness at her own will. Thus delimited knowledge creates illusion and evolves the appearance of differentiation in manifested forms that carry the same Consciousness within. As per Kashmir Saivism returning back to the state of knowing oneself from the state of forgetting one's real nature is called Recognition<sup>72</sup>.

> तीर्थक्रियाव्यसनिनः स्वमनीषिकाभिः। रुत्प्रेक्ष्य तत्त्वमिति यद्यद अमी वदन्ति। तत तत्त्वमेव भवतोऽस्ति न किञ्चिदन्यत संज्ञास केवलमयं विद्धां विवादः॥ -परमार्थसारः योगराजीयवृत्तिः, पृ. ९१

#### Nature of Illusion:

Incomplete knowledge of 'Self' creates the Illusion<sup>73</sup>. When a rope is in the movement because of air, it generates an illusion of a snake. Though at that situation the snake is not present still the appearance of the presence of the snake becomes visible and this illusion creates reflexes in the form of actions performed. In the same way, delimited Consciousness also performs actions based on delimited knowledge. There is an illusion of not-Self in the Self. Thus the incomplete and delimited knowledge, actions and desires occupy the place as of a real ultimate one and engage everyone in afflictions. The real nature of Pure Consciousness is 'Prakāśa' or luminosity, so all the knowledge is illuminated because of the luminosity of the pure one, still, the experience of the difference of the external object from the real one and differentiation among the objects comes into play and this is called as Illusion. All the external objects of the

72प्रतीपमात्माभिमुख्येन ज्ञानं प्रकाशः प्रत्यभिज्ञा, प्रतीपमिति स्वात्मावभासो हि न अननुपूर्वो अविच्छिन्नप्रकाशत्वात् तस्य, स तु तच्छक्त्यैव विच्छिन्न इव लक्ष्यते इति वक्ष्यते। -ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविमर्शिनी, भास्करी १, प्. ३६ भ्रान्तेर्महती शक्तिर्न विवेक्तं शक्यते नाम॥ -परमार्थसारः, २८

पृष्ठसङ्ख्या- 22 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

world are in turn submerged into the luminosity of Pure Consciousness. The external world is composed of object of cognition, means of cognition and cognizor. In reality they all lack the luminosity of their own but they all carry the luminous nature of Pure Consciousness or Parama Śiva. Thus the Illusion is explained as darkness which is just the appearance of non-presence of luminosity.

एतत्तदन्धकारं यद् भावेषु प्रकाशमानतया। आत्मानतिरिक्तेष्वपि भवत्यनात्माभिमानोऽयम्॥

-परमार्थसारः, ३०

This darkness is responsible for creating the illusory knowledge of snake in a rope. Similarly, presence of delimited Consciousness and incompleteness is mistaken in a pure and complete one. Then the same incompleteness and delimited state is misunderstood as complete and non-delimited with dominant I-ness.

#### 2. The Highest State of Illusion:

The Pure Consciousness or Parama Śiva himself encapsulates his eternalship and infinite nature and creates delimited *jīvas* which are submerged into the false attitude and behaviour of pride accepting the gross materials as the Ultimate entity. This kind of false pride is responsible for the illusion of the highest kind. This kind of process has been explained by the example of the spider who creates the web through its own secreation and himself gets tucked in the same. Similarly the delimted Consciousness also accepts one's own body and breath as the eternal one which are in reality non eternal and are mere appearances of the eternal.

स्वज्ञानविभवभासनयोगेनोद्वेष्टयेन्निजात्मानम्। इति बन्ध-मोक्ष-चित्रां क्रीडां प्रतनोति परमशिवः॥

-परमार्थसारः, ३३

"स्वस्य आत्मानश् चैतन्य लक्षणस्य, यद् ज्ञानं स्व-स्वातन्त्र्य-अवगमः, तस्य विभवो देहादि-अभिमान-गलनेन यज्जित्स्वरूपे पराहन्ता-चमत्काररूपस्य स्वस्वातंत्र्यस्य स्फीतत्वं- 'चिदानन्द-एकघनः स्वतन्त्र अस्मि' इति, तस्य बोध-स्वातन्त्र्य-स्वरूपस्य विभवस्य, भासनं प्रकाशः – "सर्वो मम अयं विभवः" इति बाह्यतया अभिमतस्य सर्वस्य स्वात्मिन एव स्वीकारः, तस्य योगः एवं परिशीलनक्रमेण आत्मिन यद् विमर्श-दाढ्यम्, एवम् एतेन स्वज्ञान-विभव-भासन-योगेन निजम् आत्मानं, न अन्यत उपनतं, चैतन्य-स्वभावम्, उद्वेष्टयते देह-प्राणपुर्यष्टक-शून्य-परामर्शन-निगडैर् यो वेष्टित आसीत् तम् एव "चैतन्यस्वरूपः स्वतन्त्र अस्मि"। इति विमर्शशनेन पुनरपि भगवान् एव उद्वेष्टनं विगतवेष्टनं कुरूते-इति"।

-परमार्थसार:, योगराजीयवृत्तिः, पृ.१०५

The delimited Consciousness not only gets entangled into this illusion but also becomes highly confused because of the presence and inclusions among different *vikalpas*. Though this act is among the fivefold activities of the Parama Siva or Pure Consciousness and is known as *Tirodhāna* or concealment. The Pure Consciousness performs this task at its own will on its own surface through concealment of its real nature and decends down to become an *Anu* or Individual. This illusion makes the Delimited Consciousness unable to think correctly till the Pure Consciousness himself reveals one's real luminous nature to the delimited one.

यो निश्चयः पशुजनस्य जडोऽस्मि कर्म संपाशितोऽस्मि मिलनोऽस्मि परेरितोऽस्मि। इत्येतदन्यदृढनिश्चयलाभयुक्त्या सद्यः पतिर्भवति विश्वपश्चिदात्मा इति।

-तन्त्रसारः चतुर्थाह्निकः, पृ. १४७

When the illusory knowledge gets dissolved through the recognition process then the delimited knowledge of being only *Jada* in nature and being encapsulated in the fruits of the actions also gets dissolved. With this kind of experience the thoughts related with eternalship and non-delimited nature arises.

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.In Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

# 3. The Cause of The Highest State of Illusion:

The doubt about the root cause of appearance of this kind of Illusion is the the Will power of Pure Consciousness or Parama Siva. The same Will power of Pure Consciousness is responsible for the dissolution of the Illusion. The Concealment and Compassion among the fivefold<sup>74</sup> activities of the Pure Consciousness are the very nature of Parama Siva. The five fold activities are in the form of a never ending cycle. This is the reason due to which Parama Siva is being nominated as Cakreśvara<sup>75</sup>. The Cakreśvara reveals himself and conceals himself continuously and the cycle of five fold acts goes on. The same Pure Consciousness resides in the manifested five states i.e. Jāgrat, Svapna, Susupti, Turīya and *Turīyātīta* at its fullest glory.

जलधर-धूम-रजोभिर्मलिनीक्रियत<mark>े यथा न गगनत</mark>लम्। तद्वन्मायाविकृतिभिरपरामृष्ट<mark>ः परः पुरुषः।।</mark>

-परमार्थसारः, ३६

As the clouds, smoke or fog can't deteriorate the space or sky, similarly the differentaitions and dissimilarities appearing from the dememorization of the real nature of Self can't deviate the Pure version or real nature of Consciousness despite of being associated with the different kind of Cognizers. So the nature of Pure consciousness does not gets destroyed in the procedure of the manifestation. The delimited Consciousness can't block the luminosity of the Pure one.

Whole of the differentiation of the Universe is luminous in its real essence . As the empty space inside the pot does not become distorted due to the presence of smoke particles in it and the smoke particles are seen with all the differentiations because of the delimitations created by the three malas -  $\bar{A}nava$ ,  $K\bar{a}rma$  and  $M\bar{a}y\bar{\imath}ya$ . Thus the illusion created because of the

three basic impurities (malas) and  $pa\tilde{n}caka\tilde{n}cukas$  of  $M\bar{a}y\bar{a}$  is the root cause of the delimitations of the Consciousness.

यद्यप्यर्थस्थितिः प्राणपुर्यष्टकनियन्त्रिते। जीवे निरूद्धा तत्रापि परमात्मनि सा स्थिता॥ -अजडप्रमातसिद्धिः:२०

तदात्मनैव तस्य स्यात्कथं प्राणेन यन्त्रणा इति। -अजडप्रमातसिद्धि:.२१

Among the three malas the first one is  $\bar{A}nava$  mala whose function is to delimit the  $Icch\bar{a}$  Śakti or the Will Power creating the sense of pride in incompleteness which is done by two methodsloss of freedom and ignorance about the freedom. Thus the ignorance about the freedom creates delimitation. The experience or the feel of freedom in the state of delimitation or the feel of being in the bonds got emerged due to the  $\bar{A}nava$  mala is the root cause of Illusion.

### इह खल द्विधाबन्ध

# आत्मन्यनात्मिभानोऽनात्मन्यात्माभिमानश्च इति तदेव चाणवं मलमुच्यते। वृत्ते स्वरूपसंकोचे आणवेन मलेन वै।

-तन्त्रालोकविवेकः, पृ.२९८

The differentiation in the activity among the gross and subtle bodies is brought about by the *Kārma mala*. The accessing of the delimited knowledge is brought about by the *Māyīya mala*. Thus all the three malas bring out the Illusion.

All the *Samsārin* or *jīvas* are imbibed with these *malas*, some are either with one or two or all the threes. Thus all the *jīvas* till *Māyā* are imbibed with *Kārma* and *Māyīya malas*.

The Play of Parama Siva is responsible for the act of concealment and revealation of the nature of Pure Consciousness, so he himself uses his powers and forgets the things; and again makes the delimited ones to recognise themselves through his own grace.

A yogi who becomes enlightened through the luminosity of the Pure Consciousness and reaches at the peak of the Intelligence sees the

<sup>74</sup> सृष्टि-स्थिति-संहार-तिरोधान-अनुग्रहः

<sup>75</sup> यदा त्वेकत्र संरूढस्तदा तस्य लयोद्भवौ।

नियच्छन्भोक्तामेति ततश्चक्रेश्वरो भवेत्॥ -प्रत्यभिज्ञाहृदयम्, प्.९८

wordly conflicts also as the form of the luminous nature of Parama Śiva and also

possess the subtle and gross bodies of the manifestation but the yogi becomes free from the bondages of the fruits of actions performed by the gross and subtle bodies possessed by the person because of the touch with the knowledge of the Pure one submerged into the luminosity of that.

कर्मफलं शुभमशुभं मिथ्याज्ञानेन सङ्गमादेव। विषमो हि सङ्गदोषस्तस्करयोगोऽप्यतस्करस्येव॥

-परमार्थसारः.

43

#### **Conclusion:**

Kashmir Śaiva Darśana explains that Ignorance is not the opposite phenomenon of Knowledge but it is just the Incomplete Knowledge which is also known as Akhyāti. The attachment evolved due to this incomplete knowledge compels one to have a false pride of being eternal Self in not Self which is the nature and function of Āṇava mala. The process of destruction of this attachment and limited knowledge makes the Individual recognize the real nature by the enforcement of Cit Śakti or Pure Intelligence.

यदि पुनरमलं बोधं सर्वसमुत्तीर्णबोद्धृकर्तृमयम्। विततमनस्तमितोदितभारूपं सत्यसङ्कल्पम॥

-परमार्थसारः, ६४

-परमार्थसारः. ६६

सृष्ट्यादिविधिसुवेधसमात्मानंशिवमयं विबुद्धयेत्। कथमिव संसारी स्याद्विततस्य कुतः क्व वा सरणम्॥

At that peak level of intelligence, the Absolute Freedom of Parama Śiva performs all the worldy behaviour which in turns destroys both the kinds of Illusions. The appearance of duality is nothing other than the Parama Śiva. It is just the delimitation of the Pure one. With the emergence of Pure Intelligence, *vikalpas* are destroyed and the ultimate pure *vikalpa* of *Sivo'ham* emerges and recognition of the true Self occurs.

#### Bibliography

- 1. Gurtoo, N.K., Paramārthasāra, Penman Publishers, Delhi India, 2004.
- Singh, Jaidev, Pratyabhijñāhṛdayam, Motilal Banarasidass Publishers Private Limited, Delhi, 2016.
- Chaturvedi, Radheshyam, Śrītantrālokaḥ with the commentary Viveka by Śrī Jayaratha, Chowkhamba Vidyabhawan Varanasi, 2002.
- Mishra, Paramahamsa, Tantrasāra, Chowkhamba Vidyabhawan Varanasi, 2002.
- 5. Vyas, Surya Prakash, Siddhitrayī, Chaukhambha Sanskrit Sansthan Varanasi, 1989.
- Ayyar, Subhrahmanya, Pandey, Kanti Chandra, The Iśvarapratyabhijñāvimarśinī In the light of the Bhāskarī, 1998.

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

# मार्कण्डेयपुराणे मोक्षस्य अवधारणा

तरणीकुमारपण्डा<sup>76</sup>

कूटशब्दा:- - मुक्ते: संज्ञा-ज्ञानेन मुक्ति:- योगमाध्यमेन मुक्ति:- ध्यानयोगेन मुक्ति:- साधुसङ्गामेन मुक्ति:-अनासक्तभावेन मुक्ति:- निर्मलिचेत्तेन मुक्ति:-समत्वभावेन मक्ति:-धर्माचरणेन मक्ति:- उपसंहार

शोधसार:-संस्कतसाहित्यार्णवस्य महामल्यं रत्नं भारतीय-संस्कृति-सभ्यताचार-पराणशास्त्रम। विचाराणां जनतायां येन साहित्येन प्रचारं कृतं, तत्त् पौराणिकं साहित्यम एव। साहित्येऽस्मिन वेद-विहितानां सुखबोध्यभाषायां रमणीयवर्णनं प्राप्यते। तस्मात धार्मिकदृष्ट्या पुराणानामस्ति अधिकं महत्त्वम्। उच्यते- "पुरा नवं भवति इति पुराणम्।" संसारारण्येऽस्मिन बंभ्रम्यमाणानां जीवानां कते पराणम अस्ति सरलः आलोकमार्गः। परमतत्वदृष्ट्या पुराणं हि अवश्यमेव मोक्षशास्त्रम। मार्कण्डेयपराणस्य एकं विशिष्टस्थानम मोक्षप्रदायके.सर्वपापहरे अस्मिन पराणे परमकाम्ये मक्तिविषये विविधसरलमार्गस्य वार्ता उद्घोष्यते। वस्तृतस्तु जीव: अविद्यावशात विविधं कर्म करोति, कर्मफलभोगार्थं स पुन: पुन: जन्ममरणचक्रे परिभ्रमति अर्थात संसारपाशवद्धः जीवः जरामरणादि-बहुविधं दु:खं भुङ्क्ते। केवलं मार्कण्डेयपुराणस्य निर्देशितमार्गेण तद्द:खम् अनायासेन निराकृतं भवति अर्थात जीव: अवश्यमेव मुक्तिभाक भवति। तस्मात अस्य पराणस्य उपदेश: सर्वथा पालनीय:। अत्र ज्ञान-योग-ध्यान-साधुसङ्गम-अनासक्तभाव-निर्मलचित्त-

समत्वभाव-धर्माचरणादिभि: जीवस्य मोक्षलाभविषयो वर्णित: भवति। अपि च तर्पण-भगवत्प्रन्नताविधान-जीवसेवादिभि: उपायै: रम्यभावेन मुक्ते: आलोचनं प्राप्यतेऽस्मिन् पुराणे । शोधसन्दर्भेऽस्मिन् स्वचिन्तनं मया उपस्थाप्यते ।

मक्ते: संज्ञा

धर्मादिचतुर्वगेषु मोक्षः श्रेष्ठः पुरुषार्थः। मोक्षशब्दस्य पर्यायवाचकशब्दः भवति मुक्तिः। का भवति मुक्तेः संज्ञा? उच्यते यदा जीवः भोगासक्तिसम्पन्नं जड़देहं त्यत्त्वा आत्मस्वरूपं जानाति तदा तस्य मुक्तिर्भवति। पुराणतिलके भागवते उल्लिखितम् अस्ति-

"मुक्तिर्हित्वाऽन्यथारूपं स्वरूपेण व्यवस्थिति:।"१

अपि च निरालम्व-उपनिषदि कथ्यते-

# "त्यानित्यवस्तुविचारादनित्यसंसारसमस्तसंङ्कल्पक्षयो मोक्षः।"

अर्थात् यदा वस्तुविचारेण नित्यं वस्तु निर्णितं भवित तदा अनित्यसंसारस्य समुद्रयसंकल्पस्य विनाशो भवित। सकलसंकल्पनाशात् जीवस्य मुक्तिर्भवित। पुराणे पञ्चविधाः मुक्तयःउल्लिखिताः सन्ति। ताः खलु यथा-सालोक्यमुक्तिः,सामीप्यमुक्तिः, युज्यमुक्तिः,सार्ष्टिमुक्तिः, सात्मतामुक्तिश्च। मार्कण्डेयपुराणे एतादृश्यः मुक्तयः परिलक्ष्यन्ते।

# ज्ञानेन मुक्ति:-

उदिते ज्ञाने मुक्तिर्भवति- मान्यकथेयं पुराणिमदं स्वीकरोति। योगारूढ़स्य मानवस्य ज्ञानलाभकारणात् यद् अज्ञानं निवृत्तिर्भवति तदेव मुक्तिशब्देन कथ्यते। प्राकृतिकगुणै: सह अनैक्यमेव साक्षात् ब्रह्मणा सह एकता प्राप्ति: भवति। वस्तुतस्तु अज्ञानं वन्ध्रं दु:खस्य कारणं भवति। ज्ञानवलेन जीवस्य मुक्तिर्भवति -इति वक्तव्यम् उपस्थापयति दत्तात्रेयमृति:-

" ज्ञानपूर्वो वियोगो योऽज्ञानेन सह योगिन:। सा मक्तिर्ब्रह्मणा चैत्यमनैक्यं प्रकतैगुणै:।।" २

# योगमाध्यमेन मुक्ति:-

मोक्षस्य सर्वोत्तम-उपायरूपेण योगस्य आलोचनं प्राप्यतेऽस्मिन् पुराणे। योगी योगावलम्बनकृते सति भौतिकपदार्थेन सह मिलित्वा न पुर्नजायते क्लेशं सहते च। यद्यपि आत्मा निर्लिप्त: तथापि संसारवन्ध्रे स अतीव

पृष्ठसङ्ख्या- 25 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>76</sup> शोधच्छात्र:, संस्कृत-पालि-प्राकृतविभाग:, विश्वभारती शान्तिनिकेतनम्

पृष्ठसङ्ख्या- 26 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

आसक्तिपरं भवति। तस्मात् निर्वाणपदप्रेप्सु-जीवस्य ऐकान्तिकम् आत्यन्तिकं च उद्देश्यं भवति सम्गगरूपेण योगस्वरूपं ज्ञातव्यम् । संसारिणः जीवस्य देहं मनश्च संसारादित्यस्य तेजसा सन्तप्तः भवति। तेन सन्तप्तः जीवः आत्मानं यदि ब्रह्मज्ञानरूपाम्बुना सिक्तं करोति, तर्हि तस्य सर्ववधि-क्लशं विनश्यति । तसमात् योगावलम्बनं मुसुक्षुजीवस्य मुक्तिलाभस्य मुख्यं प्राथम्यं च सोपानं भवति -

"यत्रासक्तिपरस्यात्मा मम संसारवन्ध्रैः। नैतियोगमयोगोऽपि तं योगमधुना वदा। संसरादित्यतापार्त्ति विप्लुष्यद्देहमानसम्। ब्रह्मज्ञानाम्बुशीतेन सिञ्चमां वाक्यवारिणा।"३

आत्मानं जिते सित दोषानि प्राणायामेन, विषयान् प्रत्याहारेण अनिश्वरान् गुणान् च ध्यानेन दग्धं कुर्यात्।अनेन प्राणवायो: साधनाकृते सित सर्वपापानि विनश्यन्ति। अस्मिन् काले योगी निर्मलचित्तेन सह विद्यते। तस्मात् योगी सदैव प्राणायामपरायणं भवेत् । अनेन कर्मणा साधक: मोक्षस्य फलं प्राप्नोति। उच्यते अस्मिन महापराणे-

"तस्मादयुक्तं सदा योगी प्राणायामपरो भवेत् श्रूयतां मुक्तिफलदं तस्यावस्था चतुष्टयम्।।४

विषयेभ्यः इन्द्रियानि संयमनं कुर्यात्। मनः प्राणादीन् च निगृह्य कुर्मवत् प्रत्याहारे प्रवृत्तं करणीयम्। एवम्विधेन उपायेन कामानि प्रत्याहरणपूर्वकं केवलं आत्मनि निरन्तरं समासक्तः सन् अवस्थानं कुर्यात्। यदर्थं आत्मना आत्मदर्शनं भवति। दशविधैः धारणासिद्धिभिः ब्रह्मसारूप्यं भवति। मुमुक्षुजनस्य सिद्धिरियं सारूप्यमुक्तिः कथ्यते। अस्मिन् उल्लिखितमस्ति-

"दशैता धारणा प्राप्य प्राप्नोत्यक्षरसाम्यताम्।।"५ स्त्री-दानफल-विद्या-मायादिषु विषयेषु यदि योगिन: कामना जायते तर्हि स उपवास-पूर्तादिकर्म-देवार्च्चनादिभ्य: कर्मेभ्य: उपसृष्टमाध्यमेन एव आत्मेच्छां प्रकाशते। यदा मन: एवं भवति तदा योगी तत्तत्विषयेभ्य: यद्गपूर्वकं तं समाहणं करिष्यति। एवं सम्पाद्य योगी उपसर्गात् मुक्तं भवति-

# "चित्तमित्थं वर्तमानं यत्नाद् योगी निवर्त्तयेत्। ब्रह्मसङ्गि मन: कुर्व्वन्नुपसर्गात् प्रमुच्यते।।"६

योगी योगवहिनना रागदोषादीन् नाशयित। अनन्तरं स ब्रह्मणा सह सम्यग्भावेन मिलित। अस्मिन् काले तं पृथक्भावं न सहते। विषयोऽयं दृष्टान्तेन वर्ण्यते यथा जलं जलेषु प्रक्षिप्त:सन् समानत्वं लभते अर्थात् स्वातन्त्र्यं नष्टं भवति तथैव जीवात्मा परमात्मिन मित्तः सन् साम्यत्वप्राप्तं भविति। ध्यानयोगेन मुक्ति:-ध्यानयोगेनापि स्वतन्त्रभावेन ईश्वरस्य प्राप्तिभवित। ज्ञानयोगि कर्मयोगी च यद् तत्त्वं प्राप्नोति तत्तु ध्यानयोगी प्राप्तुं शक्यते। विवेकच्डामणिग्रन्थे उच्यते –

> "श्रद्धाभक्तिध्यानयोगान् मुमुक्षो-र्मुक्तेर्हेतून् वक्ति साक्षाच्छ्रतेर्गीः। यो वा एतेष्वेव तिष्ठत्यमुष्य मोक्षोऽविद्याकल्पितदेहवन्धत्॥"८

अर्थात् ध्यानयोगोऽपि मुक्तिसाधनस्य सुकरम् उपायं भवति। यो मानवः चपलत्वं परित्यज्य ध्यानयोगस्य अनुष्ठानं करोति स निश्चितमेव देहवन्ध्रात् मुक्तो भवति। संसारिणः जीवस्य देहं मनश्च निरन्तरं संसारानलेन दग्धीभूतं भवति। ब्रह्मज्ञानेन तं सन्तपं जीवदेहं सर्वकेलशेभ्यः मुक्तं भवति। यः मानवः-शाङ्गधन्वाशङ्खचक्रगदाधारिणः अप्रमेयस्य अनन्तदेवस्य परमरूपं निरन्तरं ध्यानं करोति, स अनन्तं सुखं लभते। न केवलम् एवं भगवच्चिन्तनेन स द्रागेव संसारपाशं छित्वा मुक्तो भवति। मार्कण्डेयपुराणे प्राप्यते-

# एतस्य परमं रूपं यश्चिन्तयन्ति मानव:। स सुखी स च संसारात् समुत्तीर्णोऽचिराद्भवेत्।।"९

ध्यानयोगप्राप्ते सित शाश्वतब्रह्मणः उपलब्धिर्भवति। यः महात्मा समाहितः प्रमादरितः पवित्रः ऐकान्तिकानुरागी नियतेन्द्रियश्च,स ध्यानयोगानुष्ठानस्य समर्थो भवति। अनेन योगेन साधकः आत्मनि आत्मसंयोगं कृत्वा मुक्तिभाक् भवति। स संसारे कदापि न पुनर्जायते-

पृष्ठसङ्ख्या- 27 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

"समाहितो ब्रह्मपरोद् प्रमादी चित्तैस्तथैकान्तरतिर्यतेन्द्रियः। समाप्रुयाद् योगमिमं महात्मा

विमुक्तिमाप्नोति ततः स्वयोगतः॥" १०

यः योगी औं-कारसंज्ञकं अक्षरस्वरूपं परब्रह्म विदितः सन् तं निरन्तरं ध्यानं करोति, स अवश्यमेव संसारचक्रम् अतिक्रम्य वन्धनत्रयं विसर्जनं कृत्वा तस्मिन् परमात्मनि परब्रह्मणि लीनं भवति। उच्यते-

> इत्येतदक्षरं ब्रह्मपरमोङ्कारसंज्ञिततम्। यस्तु वेद नरं सम्यक् तथा ध्यायति वा पुनः। संसारचक्रमुत्सृज्य त्यक्तत्रिविधवन्धनः। प्राप्नोति ब्रह्मणि लयं परं मे परमात्मनि।।"११

साधुसङ्गामेन मुक्ति:-

साधुसङ्गमः हि परमम् औषधम् । यतः तद् जीवं काङ्खितलक्ष्यगमने साहाय्यं करोति। अत्र सर्वान्तःकरणे कामनापरिहारस्यापि सुस्पष्टं निदेशम् अस्ति। यदि कोऽपि मानवः कामनापरित्यागे असमर्थो भवति तर्हि उद्दिष्टजनः अवश्यमेव तस्य कामनां भगवदुद्देश्ये उत मुक्तिलाभार्थे जागरणं कुर्यात्। उच्यते-

" काम: सर्वात्मना हेयो ज्ञातुञ्चेच्छक्यते न खगेन्द्र मुमुक्षां प्रति तत् कार्य्यं सैव तस्यापि भेषजम्। वाचयित्वा तु वहुशो नृणां श्रेयं कथस्त्विति। मुमुक्षयेति निश्चित्य सा च तत्सङ्गतो यतः।। " १२

अनासक्तभावेन मुक्ति:मुक्तिकामिन: जीवस्य यत्नपूर्वकं विषयासक्तिं
परित्यजेत्। यदि कोऽपि मुमुक्षुजन: सम्यग्भावेन
विषयासक्तिं त्यजति अर्थात् एषणाशून्य: भवति तर्हि
तस्य ममेदमिति ज्ञानं निश्चितरूपेण विदूरितं भवति।
यदर्थं तस्य अहंकारं तिरोहितं भवति। निम्ममत्वमेव
सुखस्य कारणं भवति, वेराग्यं जाते सति संसारस्य
सर्वविधं दोषं सुस्पष्टभावेन हृदयङ्गमं भवतीत्यत्र
नास्ति सन्देहावसरः। यथा ज्ञानात् वैराग्यं जायते तथैव

वैराग्यादपि ज्ञानम् उत्पद्यते। अनेन ज्ञानेन जीवस्य संसारपाशं मुक्तं भवति। अस्मिन् विषये पुराणकारेणोच्यते-

" यन्मुक्तये तदेवोक्तं ज्ञानमज्ञानमन्यथा। " १३

ादा

जीव:पुण्यापुण्यानां च फलानि उपभोगं करोति, निरासक्तभावेन नित्यक्रियानुष्ठानं करोति तदा तस्य पूर्वोपार्जितं कर्म विनश्यति। अपूर्व-कर्मणः असञ्चयकारणात् जीवः पुनः पुनः न जायते म्रियते वा। तस्य शीघमेव शरीरवन्धनात् मुक्तिर्भवति। मुनिवरेण दत्तात्रयेणोच्यते-

"उपभोगगेन पुण्यापुण्यानाञ्च पािर्थवि। कर्त्तव्यानाञ्च नित्यानामकामकरणात् तथा।। असञ्चयादपूर्व्वस्य क्षयात् पूर्व्वार्जितस्य च। कर्म्मणो वन्धमाप्नोति शारीरं न पुन:पुन:।।" १४

इन्द्रियसंयमनमाध्यमेन मुमुक्षजनस्य आत्ममसंयमनं भवति। आत्मसंयमनिमदं मुक्तेः कारणं भवति। यद् परिग्रहम् उत अन्यत् केनचित् कर्मणा न सम्भवति। रुचिनोच्यते-

"आत्मन: संयमो योऽयं क्रियते सुनिन्त्रणात्। स मुक्तिर्हेतुर्न भवत्यसावपि परिग्रहात्।।"१५

निर्मलचित्तेन मुक्ति:-

यदा मनसा सर्वभूतानां मनिस आविष्टः सन् मानसीं धारणां दधाति तदा सूक्ष्मं मनः समुत्पन्नं भवति। अनेन योगीजनः सर्वभूतबुद्धिषु आविष्टः सन् अनुत्तमां सूक्ष्मवुद्धिं लब्ध्वा तद् परित्यक्तव्यम्। यः योगी सम्पूर्णभावेन अवगतः सन् सप्तविधं सूक्ष्मभावं परित्यजित, स संसारे न पुनर्जायते। दत्तात्रेयमुनिः महाराजम् अलर्वं प्रति उक्तवान्-

"परित्यजति सूक्ष्मानि सप्त त्वेतानि योगवित्। सम्यग्विज्ञाय योऽलर्क तस्या वृत्तिर्न विद्यते।।"

पृष्ठसङ्ख्या- 28 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

आत्मावान मानव: सप्तविधधारणाभि: सुक्ष्मतत्त्वं पुन: पुन: प्रत्यक्षं कृत्वा पुन:पुन: सिद्धिविसर्जनपूर्वकं परमां गतिं प्राप्नोति। स येषु येषु भृतेषु भवति.तदतद्विषयेष आसक्तपरायण: सन विनाशप्राप्तं भवति। तस्मात य: देही परस्पर-संयुक्तभुतानि परिज्ञात: सन् त्यक्तं शक्नोति, स तस्मिन् देहे एव परमपदं लभते। एवं सप्तविधं सुक्ष्मसन्धानं कृत्वा भृतादिषु वीतरागः भवति। यदर्थं स सद्भावज्ञ: मानव: संसारपाशं छेत्तं शक्नोति अर्थात् मुक्तिभाक् भवति-

" एतान्येव तु सन्धाय सप्त सुक्ष्माणि पार्थिव।

भूतादीनां विरागोऽत्र सद्भावज्ञस्य

मक्तये॥"१७

समत्वभावेन

यः खलु समदर्शी मानवः स स्थावर-जङ्गमादीनां सर्वेष वस्तुषु ब्रह्मज्ञानं करोति अर्थात् विशुद्धबुद्धिविशिष्ट:सन् समत्वज्ञानेन स लोष्ट्-काञ्चनादीन पदार्थान ब्रह्मम अवलोकयति। यदर्थं स संसारे न पनर्जायते। तस्मात मुमुक्षुजनस्य समत्वज्ञानं अर्जयितव्यम-

> " विशुद्धबुद्धिः समलोष्टकाञ्चनः समस्तभतेष तत्समाहित:। स्थानं परं शाश्वतमव्ययञ्च परं हि मत्वा न पनः पनरजायते॥"१८

# धर्माचरणेन मक्ति:-

" ममेदम" " अहमयम" एवं प्रकारेण ममत्वाहंकारयोश्च य: वशं भवति स कदापि मक्तिपदवीं न अलंकरोति। तस्मात सम्यग्भावेन धर्मचिन्तनं कर्तव्यम्। यतः धर्मचिन्तनेन केवलं आश्रयश्न्यं भवितुमर्हति। केवलं सम्यगालोचनेन कस्याहमिति ज्ञातुं शक्यते। निशयाम् अन्तिमभागे अर्थात ब्रह्ममुहत्र्ते आलोच्य वाह्यान्तर्गतविषयेषु आलोचनकार्ये नियुक्तव्यम्।अव्यक्तात् आरभ्य विशेषं यावत् अधिकारी अचेतनं भवति। व्यक्ताव्यक्तम् अवगते सति किं ज्ञेयं, कश्च ज्ञाता कोऽअहम वा इति विषय: ज्ञातं शक्यते। अनेन

ज्ञानेन सर्वविषया: परिज्ञाता: भवन्ति। तस्मात देहादिष आत्मवस्तष आत्मज्ञानं न करणीयम उत वस्ततस्त यद्वस्त अस्माकं न भवति तं कदापि स्वीयज्ञानं न कर्तव्यम। य: मानव: स्वीयज्ञानं करोति स जगत्संसारे मढ़जन:। अत:सदाचारं सदैव पालनीयम। १९ अपि च नामश्रवण-प्राणायामादियोगधानादिविषया: मुक्ते: सुकरमार्गरूपेण उल्लिखितं भवति अत्र।

#### उपसंहार:

परिशेषे उच्यते यत मक्तिकामी मानवगण: श्रोत्राभ्यां यस्यामृतं विन्दमात्रं श्रृत्वापि निर्वाणपदवीम अलंकरोति, तद भवति वाक्यसधासरित्स्वरूपं मार्कण्डेयपराणम। पराणमिदं महत प्रक्षेपविहीनं स्वस्वरूपे सरक्षितं च राजसिकपराणम भवति। अस्य महापराणसस्य पण्योदकेन सिक्तः सन मक्तिकामी मानवः सदलभं मोक्षपदं प्राप्तं शक्यते। पराणेऽस्मिन अत्र ज्ञान- योग-ध्यान-साधसङगम-अनासक्तभाव-निर्मलचित्त-

समत्वभाव-धर्माचरणादिभि: जीवस्य मोक्षलाभविषयो वर्णित: भवति। अपि च तर्पण-भगवत्प्रन्नताविधान-जीवसीवादिभिः विविधै: उपायै: वन्ध्रपाशमोचनस्य वार्ताम उद्घोष्यते। एतद न केवलम् स्नान-याग-तर्पण-आराधनादिकार्यै:मोक्षविषये विशेषवर्णनं प्राप्यते। मुमुक्षमानवं निकषा एते उपाया: अनुकरणीया:। अतः जीव:मोक्षप्रदायकस्य मार्कण्डेयपराणस्य समीपे अधमर्णः वर्तते इत्यत्र नास्ति संशय:। मृक्तिविषयकम् आलोचनमिदं दिग्विस्मृत-ममक्षजनं निकषा उज्ज्वल-दीधीतीस्वरूपम।

## तथ्यसूत्राणि-

१.भागवतपुराणम् (२/१०/६)

मार्कण्डेयपुराणम् (३९/१)

३. मार्कण्डेयपुराणम् (१६/८,९)

४. मार्कण्डेयपुराणम (३९/२०)

५. मार्कण्डेयपुराणम् (३९/४५)

६. मार्कण्डेयपुराणम् (४०/५)

७. मार्कण्डेयपुराणम् (४०/३०)

८. विवेकचुड़ामणि:(श्लोक:-४६)

९. मार्कण्डेयपुराणम् (१९/३९)

१०. मार्कण्डेयपुराणम् (४२/२४)

११. मार्कण्डेयपुराणम्(४२/१५)

१२. मार्कण्डेयपुराणम् (३७/२५)

१३. मार्कण्डेयपुराणम् (३९/५)

पृष्ठसङ्ख्या- 29 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskriteiournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11, Date 08 Jan. 2020

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

१४. मार्कण्डेयपराणम (३९/९) १५. मार्कण्डेयपुराणम् (९५/१०)

१६. मार्कण्डेयपराणम (४१/२१) १७. मार्कण्डेयपराणम (४०/२५)

१८. मार्कण्डेयपुराणम् (४१/२६)

१९. मार्कण्डेयपराणम(४४/२२-२६)

# Mālatīmādhava

Dr. Jintu Moni Dutta<sup>77</sup>

Place of Women in the Bhavabhūi's

# सन्दर्भग्रन्थसची

1. उपाध्याय,वलदेव,पुराणविमर्ष,चौखाम्वा प्रकाशन,वाराणसी:१८९७(तृतीय संस्करण).मद्रित।

2. वस्,गिरीन्द्रशेखर,पराण प्रवेश, विवेकानन्द वक सेन्टार,कलकाता:२०१२मृद्रित। मार्कण्डेयपुराण, सम्पा.पञ्चानन पावलिशार्स नवभारत १४२१.मुद्रित।

3. शास्त्री,माधवाचार्य,पुराण दिग्दर्शन,माधवापुस्तकालय,दिल्ली:१९५८ख्री ष्टाब्द मुद्रित।

- 4. Williams, M., Monier, A Dictionary English and Sanskrit, Motilal Baranasidas Publishers Private Limited, Delhi: 2012 (Reprint), print. Kolkata: 1954 (1st ed.), print.
- Bhattacharya, Srimohan Bhattacharya, Dinesh Chandra, Bharatiya Darsana Kosa (Vedanta), Calcutta: (Kolkata), Sanskrit College, (Vol.3, Part 1,1981) (Calcutta Sanskrit College Reserch Series No.121) (Vol.3 Part 2, 1983) (Calcutta Sanskrit College Reserch Series No.124), print.
- Banerii, Sures Chandra, ACompanion to Sanskrit Literature, MLBD, Delhi:1989 (2<sup>nd</sup> ed.), print

Keywords: Position, Accurate, Respectable, Discriminaton, Excellences, Function,

#### Abstract

The position of women in a society is an accurate index of the development of that society. Many societies boast that position of women in their respective societies has been respectable, dignified or high but women suffer from one kind of discrimination or other everywhere and every time. It is true that the progress of a country can be gauged to a great extent by the advancement in the status of its womenfolk, as they form the vital part of the society. To understand the spirit of a civilization and to appreciate its excellences and to visualise its limitations is to study the history of the position and status of women. Women's role and function in society were largely dependent on that of men in realistic terms in majority of cultures.

#### Introduction:

It is the sum of differences between status of men and of women which gives one an idea that women have a distinctive position in society. The position of women represents a coherent structure in which all the elements viz., role in the family, society, economic role, sphere of activity etc are integrated.78

During Vedic period the status of women was equal to that of men and women had social, economic and educational freedom. The women during this period enjoyed a sense of security. Besides having religious freedom, women had the freedom to do anything according to their

पृष्ठसङ्ख्या- 30 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Assistant Professor, D.K.D. College, Dergaon, Sanskrit Department, Dis-Golaghat (Assam), P.S.- Dergaon

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Joshi, S.C., Women Empowerment Myth and Reality, pp.207-210

wishes. The women in the Vedic period, it is observed, had equal status with men and independence in action.<sup>79</sup>

During the period of the Smrtis, the period of codification of social laws, women were bracketed with the Śūdras and were denied the right to study the Vedas, to utter Vedic mantras and to perform Vedic rites. Hen e during such an age marriage or domestic life became compulsory for women and unquestioning. Devotion to and self-effacing service of husband were their only duty. 80

In the Rāmāvana, the highest manifestation of domestic perfection is found in the inimitable personality of Sītā, the idol of Indian womanhood throughout the ages. The Mahābhārata too is resplendent with a galaxy of great women fulfilling their destinies, persuing their ideals and attaining their ends in different spheres of life in a manner at once simple and superb. As a glorious example of brahmavādinī during that age, mention may be made of Sulabhā of immortal fame. 81 She belonged to the clan of Rājarşi i.e. kingly sage Pradhāna. But she being a great scholar, no suitable bridegroom could be found for her. Accordingly she became an ascetic for life and roamed about alone from place to place in search of knowledge. Another celebrated brahmavādinī of the Mahābhārata was the daughter of Śāndilya. She has been described as a brāhmannī who had attained perfection, who had adopted the vow of celibacy and purity, who practised Yoga, who had reached heaven, who had attained perfection in austerity and who was an ascetic. 82 Thus, there were found numerous highly learned, ascetic women in the Mahābhārata.

There are many civilization in the world where

respect for women and their role in society were prominent. Throughout many years of Vedic culture, women have always been given the highest level of respect and freedom, but also protection and safety. 83 In this respect Manu states that - where women are honoured, there the gods are pleased but where they are not honoured, no sacred rite yields rewards. Where female relation live in grief, the family wholly perishes but that family where they are not unhappy ever prospers. The houses in which female relations not being duly honoured pronounce a curse, perish completely as if destroyed by magic. Hence men who seek their own welfare, should always honour women on holiday and festivals with gifts of ornaments, clothes and food. 84

Place of Women in the Mālatīmādhava:

In this article it is intended to trace a picture of women as to how women were treated, what kind of freedom they availed and what was their position in society during 8<sup>th</sup> century A.D.

#### Women in Religious Field:

In the religious activities women's role was inevitable during early 8th century A.D. It is noticed that women did not suffer any religious inequality during Bhavabhūti's time. Various religious sects or seat of worshipping had come into existence during Bhavabhūti's time. It is observed in the Mālatīmādhava that Kāmandakī embraced Buddhism. Kāmandakī was a female Buddhist nun in the Monastery.85 and Saudāminī, who was pupil of Kāmandakī 86, adopted asceticism and was meditating on the Śrīparvata.87 There were temples or the practice of idol worshipping. It is evident from the Mālatīmādhava that Mālatī had repaired to the

पृष्ठसङ्ख्या- 31 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

temple of Śańkara on 14<sup>th</sup> day of the dark half of the month to worship the god with flowers for the enhancement of her good fortune. Moreover, Mālatī's mother ordered Mālatī to worship the deities at the commencement of the auspicious marriage rite for the attainment of good fortune.

During 8th century A.D. women appeared to have been ascetics. The vogis reflected the growing influence of Tantricism. Women acquired miraculous powers by practice of voga. Yogic powers achieved through meditation were seen as a manifestation of control over the human body extending into mind. Levitation, flight and invisibility were possible through vogic power. Furthermore, women reached a climax in respect of exhibiting the miraculous power. Saudāminī attained the miraculous power by practising voga to bear one aloft and then through space. Through the help of this miraculous power Saudāminī had flown up from the divine Śrīparvata to Padmāvatī. 88 In the 10th act when everyone had resolved to put an end due to separation from Mālatī at that moment a terrible admixture of darkness and lightening thwarting the perceptive power of the eye appeared for a moment and then vanished by the greatness of Saudāminī. 89 Again it has been known from the speech of Mādhava and Makaranda that Saudāminī descended from the sky parting the cloud, of whom the shower of nectarous water in the form of words surpassed the shower of water from the clouds.<sup>90</sup> Mādhava and Makaranda, subjected to affliction by the evil in the form of kapālakundalā's wrath had been rescued from the calamity by Saudāminī with a resolute effort. However, women were seen to be achieved high during that

88 eşāsmi saudāminī bhagavataḥ śrīparvatādutpatya padmāvatīmupāśritā/Ibid.,IX.p.176 neriod

#### Position of Marriageable Girl:

During Bhavabhūti's time girls were kept under the protection of their parents. The girl's father selected bridegroom for his daughter and the girls had no voice in it. As in the Mālatīmādhava, Bhūrivasu, the father of Mālatī arranged Mālatī's marriage with Nandana, the minister of a king. 91 Bhūrivasu decided to give his daughter to Nandana. On the other hand, Mālatī loved Mādhava deeply. But she did not oppose her father's decision. Even when Lavangikā, her friend suggested her about Gāndharva marrage, she solemnly declared that she would rather die than bring disgrace to her family and to her parents. 92 It indicates that during Bhavabhūti's time girls did not go against father's decision.

#### Women in Public Life:

During 8th century A.D. women used to participate actively in public life. The marriageable girls enjoyed freedom as they could move in the company of their lovers. It is evident from the Mālatīmādhava that Mālatī had gone to the garden of Madana where Mādhava also had gone. There Mādhava took off the bakula garland from his neck and gave it to her. Mālatī accepted it saving that it was a great favour. Afterwards she disappeared in the great throng of the citizens who moved about at the close of the fair. 93 Though the girls were kept under the protection of their parents yet they were allowed to move about at the public places, in the gardens and in the temples with their friends. In the 1st act of the Mālatīmādhava<sup>94</sup>. Mālatī is found to have gone

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> upaupa me parā mṛśa mā me dabrāṇi manyathāḥ / sarvāhamasmi raumaśā gaṅdhārīṇāmivāvikā // Rgveda,

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Aiyar, Ramaswami C.P., *The Cultural Heritage of India*,

<sup>81</sup> Mahābhārata, XII.320

<sup>82</sup> Ibid., IX.54.6

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Knapp,Stephan, Women in Vedic Culture ,http://www.stephen-knapp.com

<sup>84</sup> Manusmṛti, III. 56-59

<sup>85</sup> saugatajaratparivrājikāyāstu kāmandakyāh prathamām bhūmikām bhāva /Mālatīmādhava, I.p.10 86 kathamivam sā bhagavatyāh

pakṣapātasthānamādyaśiṣyām saudāminī /Ibid., IX.p.213 <sup>87</sup> bhagavatī sā saudāminyadhunā samāsāditāścarya

<sup>87</sup> bhagavatī sā saudāminyadhunā samāsāditāścarya mantrasidhiprabhāvā

srīparvate kāpālika vratam dhārayati / Ibid.,I.p.18

saniavaminyasita: Iotzi, P. 1709

8 vyatikara iva bhīmastāmasau vaidyutaśca/
kṣaṇamupahitacakṣurvṛttirūdbhūya śāntaḥ//
kathamiha mama vatsastatkimetat kimanyat/
prabhavati hi mahimnā svena yogīśvarīyam// Ibid.,X.8

90 sā yoginyambarato vighaṭitajaladābhyupaityayam
yasyāh/

vägamṛtajalāsārojaladajalāsāramatiśete// Ibid.,X.17 <sup>91</sup>astyetatnaredravacanānurodhināmātyena nandanasya pratipannā mālatīti/

Ibid., I.p.55

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>enapratyāśānibandhanairvacanasamvidhānairjīvayitvema mmahābībhatsāram

bhamanubhāvitāsmi / sāmpratam punarmanoratho me eşa eva yattasya

devasya parakīyatvenāparārdhamātmānamparityakṣāmīt//Ibid., VI.p.130

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> anantaram ca yātrābhangapracalitasya mahataḥ paurajanasya samkulena

paurajanasya samkulena vighatitāyām tasyāmāgatoasmi / Ibid.,I.p.36

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> anantaram ca yātrābhangapracalitasya mahataḥ paurajanasya samkulena

vighaţitāyām tasyāmāgatoasmi / Ibid., I.p.36

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskriteiournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11, Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Mālatī's going to the temple of Śamkara with Kāmandakī is also found. 95 Apart from these a period enjoyed a sense of security. good number of women were employed as servants to earn their livelihood

#### Education of Women:

During the period of 8th century A.D. women had the liberty of taking higher studies as it has been seen that Kāmandakī had studied in the city Padmāvatī where students had gathered from different regions for the purpose of education <sup>96</sup> Co-education in higher studies was not unknown in the 8th century A.D. for Bhayabhūti in his Mālatīmādhava represents Kāmandakī as being educated along with Bhūrivasu and Devarāta. The percentage of girls receiving co-education was however not large<sup>97</sup>. Girls in rich, cultured and royal families were given a fairly good literary education. Special effort was also made to give them a good grounding in fine arts like music, dancing, painting and garland making etc. Mālatī, the daughter of minister Bhūrivasu, had mastered in the art of painting as in the 1st act it is found that she had drawn a portrait of Mādhava 98. She is found in performing dance without musical accompaniment. It verily proves that besides the advantage of normal course of education, women were also allowed to learn the skills in singing, painting, dancing as well as garland making etc.

#### Conclusion:

III.p.66

It may thus be concluded that during Bhayabhūi's time the position of women was not inferior. They had ample rights in the social and religious fields. Singing, painting, music and

to the Kusumakāra garden accompanied by dance were not prohibited for them. They were Lavangikā. At the same place the reference of not deprived of education. They were honoured and respected. Moreover, the women of this

#### Bibliography

- 1. Kale M.R. (1967) Malatimadhaya of Bhavabhuti , MLBD.Delhi .
- 2. Karmaker, R.D. Malatimadhaya Bhavabhuti
- 3. Keith A.B. the Sanskrit Drama in its origin Development theory and practice
- 4. Winternitz . M . History Literature vol-III
- 5. Dikshit, Ratnamayidevi, "Women in Sanskrit Dramas " Sanskrit book Depot . Delhi:
- 6. Krishnamacariar, M.(1974)History of Classical Sanskrit Literature, Motilal Banarsidass Publishers Delhi.
- 7. Macdonell, A.A. (1971) A History of Sanskrit Literature, Motilal Banarsidass,
- 8. Varanasi,2nd edn.
- 9. Mainkar, T.G.(1971) Studies in Sanskrit Dramatic Criticism, Motilal Banarsidass Delhi.
- 10. Mirashi, V.V. (1974)Bhayabhūti, His Date, Life and Works, Motilal Banarsidass Publishers, Varanasi, 1st edn.

96 ayi kim vetsi yadekatra no vidyāparigrahāya nānādigantavāsinām

sāhasaryamāsīt/Ibid.,I.p.14 97 Vide, Altekar, A.S., The Position of Women in Hindu Civilization, p.14

98tayāpyātmano vinodanimittam mādhavapratichandakamālikhitam /

Mālatīmādhava, I.p. 17

adya kṛṣṇacaturdaśīti bhagavatyā samam mālatī Śańkaragrham

gamisyati / tat evam kila saubhāgyam vardhata iti devatārādha

nanimittam svahastakusumāvacayamuddiśya lavangikādvitīyām mālatīmbhagavatyeva kusumākarodyānesyati / Ibid.,

पृष्ठसङ्ख्या- 33 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

# Theory of Creation in the Samkhya Philosophy

Dr. Jumli Nath<sup>99</sup>

Kevwords: Prakrti, Puruşa, Mahat, pañca mahābhutas.

#### Abstract

The Sāmkhva system solely deals with the evolution of the universe which is not based on just a mere hypothetical speculation. Sāmkhya postulates two ultimate realities viz.. Purusa and *Prakrti*. They exist as logical principles and serve as the source out of which all things evolve. Prakrti stands for the unconscious dynamic principle that undergoes changes and transformation for creation of this empirical world. Sāmkhva philosophy states the theory of causation is based primarily on the principle that whatever is non-existent cannot be brought into existence. Sāmkhva holds that an effect already exists in the cause in an unmanifested state before the causal process. In the view of Sāmkhva, an effect is essentially the same as its material cause, which has changed its form after the causal process. According to Sāmkhya system, the course of evolution follows a definite order.

#### Introduction

The Sāmkhya system occupies a unique place among the six systems of Indian philosophy. This philosophy has particularly concentrated upon the problem of creation by exclusively dealing with the empirical world which is only governed by the rules of reason. The theory of creation which is primarily associated with the origin of the universe is one of the most significant theories of Indian philosophy. From the time of

immemorial, everyone is curious to know about the origin of the universe. The perennial questions like how, when, and why the universe has come into existence etc., have excited the human minds. Sāmkhya system doesn't believe in the unreality of the phenomenal world. Sāmkhva postulates two ultimate realities viz... Purusa and Prakrti. They exist as logical principles and serve as the source out of which all things evolve. Prakrti stands for the unconscious dynamic principle that undergoes changes and transformation for creation of this empirical world. According to Sāmkhva philosophy Prakrti is unconscious principle and Puruşa is a conscious principle. An unconscious principle alone cannot create the universe. The question arises amongst all the scholars regarding how inert principle like *Prakṛti* creates the universe. Then Sāmkhya gives the answer of this question by forwarding an example of a lame and blind person<sup>2</sup> who cooperates with each other. The lame man may sit on the shoulders of the blind man and helps to take the right path to the blind man and the blind man may walk in the proper path and thus reach the destination. In this way, the conscious principle *Purusa* comes into contact with the unconscious principle Prakrti and that proximity creates disturbance in the balanced form of Prakrti and the process of evolution starts. Hence, the Sāmkhya system admits the existence of Purusa without which influence, the process of creation will not be taken place. The close proximity of *Prakrti* and Purusa brings the process of evolution. The Sāmkhvakārikā, the oldest extent work on Sāmkhya also says about the close proximity of Purusa and Prakrti. 3

Prakrti is trigunātmikā, as being constituted of sattva, rajas and tamas. According to Sāmkhva. the meaning of evolution is not a new creation; it is the process of manifestation. It is only the transformation. It has already been said that before creation. Prakrti exists in a state of equilibrium. But when Prakrti comes into

पष्टसङ्ख्या- 34 कलपष्टसङ्ख्या- 101

<sup>99</sup> Ph.D. Sanskrit department, Gauhati University, Assam.

#### **Purpose of Evolution**

According to Sāmkhya philosophy, the main purpose of the activities of *Prakṛti* is to bring the state of salvation or release of Purusa.8 *Sāmkhvakārikā* also establishes this fact.<sup>9</sup>

Sāmkhvasūtra also describes the same thing in a different manner. 10 The purpose of evolution is to bring the state of release of *Purusa* from abhimānika or assumed bondage.

Prakṛti becomes active being seen by Purusa and Purusa is finally released by the knowledge of itself. The Purusa is really benefited in this interaction and Prakrti doesn't receive any advantage in this interaction for her own. As a dancing girl having exhibited herself to the spectators of the stage ceases to dance so does nature cease to operate when she has made herself manifest to the spirit.11

#### Four divisions of twenty-five categories

Sāmkhya philosophy divides the process of cosmic evolution into twenty-five categories which are classified as four divisions.

- That which is not produced but produces, i.e., Prakrti, uncaused cause of this phenomenal world.
- Those which are produced and do produce, i.e., seven categories (mahat, ahamkāra and pañca tanmātra)
- Those which are produced but don't produce, i.e., sixteen categories (pañca jñānendriya, pañca karmendriya, manas, pañca mahābhūta)
- That which is neither produced nor produces, i.e., Puruşa, the unevolved and uncaused category.12

Mahat or buddhi is the first product of Prakrti. Isvarakrsna gives the definition of mahat as the determinative. 13 It is called buddhi or the intellect because it is the source of all knowledge of human being. Sāmkhvasūtra states that the first product of Prakrti is called mahat which is also termed as mamas <sup>14</sup> The same view is supported by Aniruddha also. He states it as manas or the thinking principle, because it thinks. 15

In the Sāmkhyasāra, Vijnānaviksu explains mahat as the product of Pradhāna

Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020. which is also called *buddhi*. He regards *buddhi* as sattya and tamas <sup>26</sup> As the transformation

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

**Since 2009** ISSN- 0976-8645

the product containing all samskāras.<sup>16</sup> Sāmkhyakārikā also points out that buddhi is the helper of *Purusa* to attain *anavarga*. 17

#### Ahamkāra (ego)

Ahamkāra is the second principle of evolution that comes out from mahat. The term ahamkāra is composed of the personal pronoun aham and the root kr means to do, make or perform. Here it is used to mean the self identity or personal identity. Ahamkāra produces the notion of the 'I' and 'mine' i.e., the ego-sense. Hence, ahamkāra is ego-sense<sup>18</sup> (abhimāna). Kartrtva (agency) belongs to it and not to the self or Purusa. 19 Ahamkāra is used as an evolute or emergent which proceeds from mahat. The term ahamkāra has various synonyms viz., abhimāna, ahamkrti etc. Ahamkāra is a more determinate form of mahat, but nevertheless, it remains integrated in all its three forms within mahat, from which, it has been generated<sup>20</sup>.

Vijñānabhiksu states ahamkāra as abhimān or self assumption.<sup>21</sup> He says egoism arises from the great element just as a branch from the sprout as it performs the role of ideation; which is termed as ahamkāra, just like the designation of kumbhakāra <sup>22</sup> From the psychological aspects, the function of ahamkāra is abhimāna. Kartṛtva (agency) belongs to it and not to the Puruşa.<sup>23</sup> According to Vijñānabhiksu, ahamkāra is the internal substance whose vrtti (function) is the abhimāna.24

We can infer ahamkāra from its effects25 (internal and external sense organs and the five subtle elements). On the basis of prevalence of the three gunas, ahamkāra is divided into three types. They are: vaikarika or sāttvika, taijasa or rājasa and bhūtadi or tāmasa. Eleven sense organs and the pañca tanmātras are produced from ahamkāra. From ahamkāra in its sāttvika aspect, come eleven organs while from ahamkāra on its tāmasika aspect comes the pañca tanmātras, rājasika ahamkāra is concerned in both the sāttvika and tāmasika ahamkāra and supplies the necessary energy to

continues, the manas (mind), the pañca iñānendriva (the five organs of knowledge) and the pañcakarmendriva (the five organs of action) come forth from sāttvika ahamkāra, and the pañcatanmātra (subtle elements) viz., śabda (sound), sparsa (touch), rūpa (form), rasa (flavor) and gandha (odour) emerge from tāmasika ahamkāra. The rājasika aspect stands midway and plays its part in both. Thus from ahamkāra the twofold creation emerges.<sup>27</sup>

Then from the tanmatras come out the five gross elements, viz., ākāśa (ether), vāvu (air), tejas (fire), ap (water) and prthivi (earth). From the śabda tanmātra arises the element of ether together with the quality of sound. From sparśatanmātra combined with sabdatanmātra arises the element of air together with qualities of sound and touch. From rūpatanmātra combined with those sound and touch, arises the element of fire together with the qualities of sound touch and colour. From rasatanmātra combined with those of sound, touch and colour, arises the element of water together with the qualities of sound, touch, colour and taste. And lastly, from gandhatanmātra combined with those of sound, touch, colour, and taste arises the element of earth together with the qualities of sound, touch, colour, taste and smell. In the Sāmkhvakārikā it is mentioned that the pañca tanmātra(subtle elements) are technically called avisesa, and the pañca mahābhuta(gross elements) are said to be viśesa (specific), because they are *śānta* (smoothing), *ghora* (terrific), and  $m\bar{u}dha$  (stupefying)<sup>28</sup>.

#### Manas (mind)

The subtle and central sense organ manas or mind arises from sāttvika ahamkāra. It can come into contact with the several sense organs at the same time. According to Sāmkhya philosophy, manas partakes the nature of both i.e., sensory and motor organs.<sup>29</sup> Vācaspati Miśra explains that mind is an organ of sensation as well as one of action30

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

#### Indriyas (Organs)

The next ten principles are called indrivas which are divided into two groups viz., jñānendriya and *karmendriva*. The five knowing senses or powers of cognition are called *iñānendriva*, and the five working senses are called karmendriva. The pañca iñanendrivas are eve, ear, nose, tongue and skin and the pañca karmendriyas are speech, hand, feet, organ of excretion and generation.<sup>31</sup> Each of sense grasps one quality. The iñānendrivas have the power to hear (*śrotra*), the power to feel (tvak), the power to see (caksus), the power to taste (rasanā) and the power to smell (ghrāna). The karmendrivas have the power to express  $(v\bar{a}k)$ , the power to procreate (upastha), the power to excrete ( $p\bar{a}vu$ ), the power to grasp  $(p\bar{a}ni)$  and the power to move  $(p\bar{a}da)$ .<sup>32</sup>

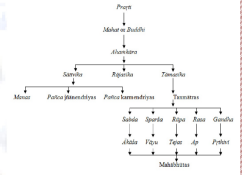
#### Tanmātras (subtle elements)

The tanmatras are five in number which are emerged from tāmasika ahamkāra. 33 Śabda (sound), sparśa (touch), rūpa (colour), rasa (taste) and gandha (smell) are the five tanmatras. These are the objects of the five sense organs.<sup>34</sup> From the subtle elements of sound arises the element of ether  $(\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a)$  together with the quality of sound. From the touch (sparśa) combined with the essence of sound, arises the gross element of air  $(v\bar{a}vu)$  together with the qualities of sound and touch. From the tanmātra of colour (rūpa) combined with those of sound and touch, arises the element of fire (teia) together with the qualities of sound, touch and colour. Again from the tanmātra of taste rasa combined with those of sound, touch and colour arises the element of water (ap) together with the qualities of sound, touch, colour and taste. And lastly from the tanmātra of smell (gandha) combined with those of sound, touch, colour and taste arises the element of earth (pṛthivi) together with the qualities of sound, touch, colour, taste and smell.35

#### Mahābhūtas (gross elements)

The *pañca* mahābhūtas are the last principle of the evolution. The mahābhūtas are called specific

(viśeşa), which are produced from the five tanmātras. <sup>36</sup> Kṣiti, ap, tejas, marut and vyom are the pañca mahābhūtas. Prakṛti and its evolutes constitute the basic principles of the universe, both mental and physical. The evolutionary series beginning from Prakṛti to the final transformation as the gross elements has been shown with the help of a chart. <sup>37</sup>



From the above chart it is revealed that  $r\bar{a}jasika$   $ahamk\bar{a}ra$  has no product but rajas helps both in  $s\bar{a}ttvika$  and  $t\bar{a}masika$   $ahamk\bar{a}ra$  in their respective production. It is clearly stated in the  $S\bar{a}mkhyatattvakaumud\bar{\imath}$  of  $V\bar{a}caspati$  Miśra  $taijas\bar{a}d$   $r\bar{a}jas\bar{a}d$  udhayam bhayati.

#### Conclusion

The activity of *Prakṛti* through the interaction with *Puruṣa* resulting in the creation of the universe is spontaneous and free in the sense that it does not receive any kind of guidance from the spiritual principle. As *Puruṣa* is conscious and inactive and *Prakṛti* is unconscious but active so it seems tobe impossible to start the process of evolution only by the help of their proximity. But Sāmkhya clarifies this doubt very clearly with the help of an example and says that just as a lame man and a blind man can co-operate in order to get out of a forest, so also the inactive *Puruṣa* and the non-intelligent *Prakṛti* co- operate to serve their respective interest. While the process of

पृष्ठसङ्ख्या- 37 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha
Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

evolution is going on, *Puruṣa* only remains, as the witness of the process of transformation.

#### **End Notes:**

- <sup>1</sup>·iha dvividham tattvam prakṛtiḥ puruṣasceti/SSR., p. 141
- <sup>2</sup> pangvandhabadubhayorapi samyogastatkṛtaḥ/ SK., 21(b).
- <sup>3</sup> purusasya darśanārtha, Ibid., 21
- <sup>4</sup> sattvarajastamasām sāmyāvasthā prakrtih/ SS., 1.61
- 5-yat prakrteh ādaym kāryam tat mahat/SSV., 1.71
- <sup>6</sup> prakṛtermahānstato hamkārastasmād gaṇaśca sodaśakah/tasmādapi sodaśakāt pañcabhyah pañca bhūtāni// SK.,
- 7. sättvika ekädaśakah pravartate vaikṛtad ahamkārāt/
- bhūtādestanmātrah sa tāmasastaijasādubhayam// Ibid., 25

  \*purusayimoksanimittam tathā prayrtih pradhānasva// Ibid., 57
- (b)
- 9. Ibid., 29.
- 10 vimukta mokṣārtham svārtham vā pradhānasya, SS., II.1
- <sup>11</sup>yathä gunabanapyupakäryapi bhṛtyo nirguneta' evanupakarini svämini nisphalaradhanah, evamiyam prakritistapasvinī, gunavatyopakarinyanuprakarimi puruse vyrthaparisrameti. purusarthameva yatate na svärthamitisitham/ STK. on SK., 60
  <sup>12</sup>mūlaprakrtiravikṛtih mahadādyāh prakṛtivikṛtayaḥ sapta/sodaśakastu vikāro na prakṛtirna vikṛtih puruṣaḥ// SK., 3
  Cf. sanikṣepato hi šāstrārthasya catasro vidhāḥ kaścidarthaḥ prakṛtireva, kaścidartho vikṛtireva, kaścit prakṛtivikṛtih, kaścit anubhayarupah/ STK. on Ibid.
- 13. adhyavasāyo budhih, SK., 23 (a)
- 14.mahadākhyamādyam kāryam, tanmanah/ SS., 1.71
- 15. yat prakṛtiḥ ādyam kāryam tat mahat, mahattattvam buddiḥ/ tadeva mananāt mana iti/ SSV., 1.71
- 16. SPB., II. 41-42
- <sup>1</sup> 7.ete pradīpakalpāḥparasparavilakṣaṇāḥ guṇaviśesāḥ/kṛtsnam puruṣasyā rtham prakāśya buddhau prayacchanti// SK., 36
- 18. abhimāno'hamkāraḥ, SK., 24
- 19. ahamkāraḥ kartā na puruṣaḥ/ SS., 6. 54
- <sup>20.</sup> Sengupta, Dr. Anima, Classical Sāmkhya: A Critical Study, p. 123
- 21. yaḥ saḥ aham karotīti ahamkāraḥ abhimānavṛttika ityarthaḥ/ SPB. on SS., 1.72
- <sup>22</sup> mahattatvādahamkāra utpadyate, ankurāt śakhivat tasya cā'bhimānavrttiktvādahamkāra samjñā kumbhakārasamjñāvat tadeva laksanam/ SaS., 3 (Pūrvabhāgah)
- <sup>23</sup> Radhakrishnan, S., *Indian Philosophy*, Vol. 2, p. 268
- <sup>24</sup> ahamkāraścābhimānvṛttikamantaḥkarandravyam/ SPB. SS.,1.63
- 25. ahamkārākhyadravyamnumānena bodha/ Ibid.
- 26. sättvika ekädaśakah pravarttat vaikṛtadahamkārāt/
- bhūtādestanmātraḥ sa tāmasastaijasādubhayam// SK., 25
- 27-abhimānā'haṁkārastasmād.
- tāmasastaijasādubhayam/ SK., 24-25
- <sup>28</sup>tanmātrānyaviśeşāstebhyo bhūtāni pañca pañcabhyah/ ete smrtāh viśesāh śāntāh ghorāśca mūdhāśca// SK., 38
- <sup>29</sup>·ubhayātmakamatra manaḥ, Ibid., 27(a)
- <sup>30</sup>mana ubhayātmakam buddhīndriyam karmenddriyam ca cakṣurādinām vāgādinām ca mano'dhiṣthitānāmeva svasvaviṣayeṣu pravṛtteḥ/ STK. on Ibid.

<sup>I.</sup>buddhīndriyāṇicakṣuḥ rotraghrāṇarasantvagākhyāni/ vākṇāṇiṇādaṇāvūṇasthāṇi karmendriyāṇyāhuḥ// SK - 26

vākpāṇipādapāyūpasthāni karmendriyāṇyāhuḥ// SK., 26

32. vacanādāṇayiharanotsargāṇandāśca pañcāṇāṁ

- karmendriyāṇām/ kaṇṭhatālvādisthāna- mindriyam vāk tasya vṛṭṭivyāpāraḥ vacanam, jñānendriyāām vṛṭṭayaḥ spaṣṭāḥ/ STK. on SK., 28
- 33. bhūtādestanmātrah sa tāmasah, SK., 25 (b)
- <sup>34</sup>.śabdasparśarūparasagandhā esām pañcaiva viṣayā/ GB. on SK 4
- 35. tatra śabdatanmātrādāśam sabdaguṇam, vāyuḥ

śabdasparśaguņa, teja

- śabdasparśarūpaguṇam,......āpaḥśabdasparśarūparasaguṇāḥ gadhatanmātrachabdasparśarūparasagandhaguṇā pṛthivī/ GB. on SK., 24
- 36. SK., 38
- <sup>37.</sup> Sharma, C.D., A Critical Survey of Indian Philosophy, p. 162
- 38. STK. on SK., 25

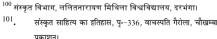
#### Bibliography

- Dasgupta, S.N. A History of Indian Philosophy, 5 Vols, Matilal Banarsidass, Delhi, 1975
- Dasgupta, S.N. Yoga as a Philosophy and Religion, Matilal Banarsidass, Delhi, 1924
- 3. Garbe, Richard, Sāmkhya Sūtravṛtti, Asiatic society, Calcutta, 1888
- 4. Hazra, R.C. Studies in the Upapurāṇas, Calcutta, 1958
- Hazra, R.C. Studies in the Purāṇic Records on Hindu Rites and Customs, Matilal Banarsidass, 2<sup>nd</sup> edit., Delhi, 1975
- Hiriyana, M. Outlines of Indian Philosophy, 2<sup>nd</sup> Impression, George Allen and Unwin Ltd. London, 1951
- Jha, Ganganath, The Sāmkhyakārikā of Iśvarakṛṣṇa (with Tattvakaumudiī of Vācaspati Miśra) Text and translation, Tattvavivecana press, Bombay, 1896.
- 8. Kar, Bijayananda, *Indian Philosophy- An Analytical Study*, Ajanta Publications, Delhi, 1985
- 9. Keith, A.B. *A History of the Sāmkhya Philosophy*, Nag Publishers, Delhi, 1975
- Krishnananda, Swami, A Short History of Religious and Philosophical thought in India, The Divine Life Society, Shivanandanagar, Rishikesh, 1994

पृष्ठसङ्ख्या- 38 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

- 12. Larson, Gerald James, Classical Sāmkhya, 2<sup>nd</sup> edit. Matilal Banarsidass, Delhi 1979.
- 13. Pancaśikhasāmkhyadarśanam, ed. by Jajñeshwar Ghosh, Oriental Book Centre, Delhi, 1997.
- 14. Rgvedasamitā with the com. of Sāyana, Vaidika Samsodhana Mandala, Poona, 1978
- 15. Sāmkhya Sangraha (a collection of nine works on the Sāmkhya philosophy), ed. by M. M. Vindhyesvari Prasada Dvivedi, Chowkhumba Sanskrit Series Office, Varanasi, 1969.
- 16. Sāmkhvakārikā of Īśvarakrsna with the Tattvakaumudi of Vācaspati Miśra, Eng tr. by, Swami Virupakshananda, Sri Ramkrishna Math, Madras, 1995
- 17. Sāmkhvakārikā of Īśvarakrsna with Gaudapāda com. ed. by Dhundhiraj Shastri, Chowkhamba Sanskrit Series office, 9th edit, Varanasi, 1994
- 18. Sāmkhyapravacanabhāsva of Vijñānabhiksu on Sāmkhyakārikā by R. Garbe, HOS, vol-2, Harvard University Press, Cambridge, 1943.
- 19. Sāmkhvasūtra of Kapila with Aniruddha's com. ed. by R.S. Bhattacharjee, Pracya Bharati Prakasan, Vārānasi, 1964.
- 20. The Sāmkhyasūtravṛtti or Aniruddha's com. and the original parts of vedantin Madhava's commentary to the Sāmkhyasūtra, Richard Garbe, Calcutta,
- 21. Yogasūtra, Gita Press, Gorakhpur, 1989

कल्याण, हिन्दू अंक, पृ॰-654, गीताप्रेस गोरखपुर।



Since 2009 ISSN- 0976-8645

# शिक्षा में भारतीय मनोविज्ञान

डा. रश्मि कुमारी™

कटशब्द- शिक्षा, मनोविज्ञान, आचार्य

शिक्षा में भारतीय मनोविज्ञान मख्य रूप से यह है कि जहाँ राग, द्वेष, मोह, मात्सर्य स्व पर और अभाव आदि जितने भी जीवन को उलझाये रखने वाले क्रिया-कलाप हैं उनसे ऊपर उठ जाना।<sup>101</sup> शिक्षा में भारतीय मनोविज्ञान के आयाम में विद्या से अमत की उपलब्धि और अविद्या से सब प्रकार के बन्धन की प्राप्ति होती है। इस शाश्वत शास्त्रीय तत्त्व को आत्मसात् करने वाले वेद महर्षियों ने परुषार्थ चतष्टय (धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष) को अधिगत करने के लिए अन्य अनेक अनुष्ठानों से पर्व संस्कार और शिक्षा पर विशेष बल दिया, क्योंकि संस्कार दोष और इन्द्रिय दोषच्च अविद्या है। संस्कार दोष और इन्द्रिय दोष के कारण अविद्या उत्पन्न होती है और अविद्या से ही अभिभत होकर मनष्य अनेक प्रकार के दरितों एवं पापों की ओर अग्रसर होता है।102

शक्षा जीवन के लिए अनावश्यक, असंगत नहीं है: बल्कि वह एक ऐसी पीढी को पथ-प्रदर्शन एवं सहायता दे रहा है, जो सन्तोष प्राप्त करने में अपनी असफलता पर परेशान है और इस समय प्रकाश के लिए दर-दर भटक रही है। शिक्षा द्वारा ईश्वर में जीवन्त निष्ठा ही मानव को नैराश्य की इस पक्षाघातकारिणी भावना से उबरने और अपेक्षाकृत कम अपूर्ण समाज का निर्माण करने में समर्थ हो सकती है।

शिक्षा में भारतीय मनोविज्ञान के तहत शिक्षा-सत्र को तीन श्रेणियों में विभाजित किया जा सकता है। प्रथम- माता के प्रभाव से होने वाली शिक्षा और संस्कार: द्वितीय- पिता के प्रभाव से होने वाली शिक्षा और तृतीय-आचार्य के प्रभाव से प्राप्त होने वाली शिक्षा। यों तो गर्भाधान की रात्रि से पूर्व ही Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

माता और पिता दोनों के लिए ही विद्या एवं वत-स्नातक बनकर अविलप्त ब्रह्मचर्य-साधना करना आवश्यक है, क्योंकि आदर्श सन्तान उत्पन्न करने के लिए ही एक ओर जहाँ भगवान मन् का उत्कृष्ट अनुशासन यह है कि -

# 'वेदाधीत्य वेदौ वा वेदं वापि यथाक्रमम। अविप्लुत ब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममाविशेतु।।

'वेदोऽसि' इस पवित्र मन्त्र से सम्बोधित करते हुए पिता–माता । बनाती है, आचार्य और ब्रह्मचारी दोनों की साधना सफल होती उत्पादित शिश की संशिक्षा का प्रारम्भ जातकर्म, नामकरण, पिष्क्रमण, अन्नप्राशन, कर्णवेध, चुडाकर्मादि संस्कारों के समय में होता रहता है। माता के सान्निध्य में सतत रहते हुए भी समय-समय पर पिता के साक्षात सम्पर्क, सद्पदेश और सुशिक्षा से वंशानगत संस्कारजन्य अविकसित शक्तियों का विकास बालक में होने लगता है। बालक की नैसर्गिक प्रवृत्ति, अभिरूचि और चेष्टाओं से प्रकट होने लगता है कि अब उसको अपने भावी-जीवन निर्माण के लिए किस प्रकार के आचार्य की आवश्यकता है।

माता और पिता दोनों के अभित्र एकतत्त्व की एकत्व की प्रतिष्ठा ब्रह्मचारियों में अनुष्ठित होता रहा, तब तक भारत में अभ्युदय आचार्य में हो जाती है। आचार्य के आश्रम में, पर्वत और और नि:श्रेयस दोनों की समचित उन्नति होती रही। वनराजिविभूषित सरिता के सान्निध्य में, औषधि, वनस्पति, करने का अभ्यास करता है और ऐसे अभ्यासों के लिए, 'तस्मै हो सकती है। 105 सरस्वतीदृहे क्षीरं सर्पिर्मधृदकम्' यह सामश्रुति कामधेन बनकर हमारा कर्त्तव्य है कि हमारी परम्पराओं में जो कछ मृल्यवान है चारों पदार्थों को अनायास प्रस्तुत करती है। इस प्रकार से जब उसका उत्सर्ग न करते हुए भी हम साथ-साथ करें और उस शिक्षा में भारतीय मनोविज्ञान-सत्र सम्पन्न होता है तब आचार्य दिन-दिन गहन होती जाने वाली शक्ति को उपलब्ध करे जो और अन्तेवासी दोनों सवर्ग एवं यथार्थ कह सकते हैं-

## 🕉 सह नाववतु। सन नौ भुनक्तु। सह वीर्य करवावहै। 'तेजस्वी नावधीतमस्त्। मा विद्विषाव है।'<sup>103</sup>

अर्थात् हम दोनों परस्पर एक-दूसरे की रक्षा करें, अधिगत विद्या में कहा गया है -

प्रसाद को परस्पर मिलकर उपभोग करे परस्पर मिलकर अविद्यान्धकार को दुर करने के लिए प्रयत्न करें, हम दोनों के द्वारा अधिगत विद्या तेजस्विनी हो और हम दोनों परस्पर कभी किसी प्रकार से द्वेष न करें। इस श्रृतिवाक्य में दिये हुए पाँच प्रयोजनों को जब कभी जहाँ कहीं आचार्य और अन्तेवासी पारस्परिक व्यवहार में लाने में समर्थ होते हैं, वही प्राप्त विद्या वस्तत: वीर्यवती होकर विद्यावंश के अविच्छित्र रूप से अमर

शिक्षा-सत्र के पूर्ण होने पर आचार्य का अपने प्राण-प्रिय अन्तेवासी के लिए उपदेश होता है -

"सत्यवं वद। धर्म चर। स्वाध्यायान्मा प्रमाद:। सत्यात्र प्रमदितव्यं धर्मात्र प्रमदितव्यं कलशात्र प्रमदितव्यं भत्यै न प्रमदितव्यं स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमदितव्यं देविपतकार्भाभ्यां न प्रमदितव्यम। मातदेवो भव। पित-देवो भव। आचार्यदेवो भव अतिथिदेवो भव। 104

जब तक यह आदर्श शिक्षा-सत्र भारत के आचार्यों और

शिक्षा जीवन के लिए अनावश्यक, असंगत नहीं है। वह एक गल्मता, वीरूध, गवानि, पशसङ्घके मध्य, सर्य, चन्द्र, नक्षत्र, ऐसी पीढ़ी को पथ-प्रदर्शन एवं सहायता दे सकता है, जो संतोष अग्नि, वाय, जल और आकाश के प्रभाव से प्रभावित होते हुए। प्राप्त करने में अपनी सफलता पर परेशान है और इस समय कहता है- 'माताभृमि: पुत्रोऽहं पृथिव्या:' अर्थात 'मैं पृथ्वी का प्रकाश के लिए भटक रही है। ईश्वर में जीवन्त निष्ठा ही पुत्र हुँ, भूमि मेरी माता है।' इन्हीं पवित्र आर्य-आश्रमों में मानव को नैराश्य की इस पक्षघातकारिणी भावना से उबरने विकासोन्मख ब्रह्मचारी पवित्र पावमानी ऋचाओं को आत्मसात और अपेक्षाकृत कम अपर्ण समाज का निर्माण करने में समर्थ

भ्रातत्व की भावना से आती है।

केवल ऐसा ही विचार ऐसे सभ्य समाज का आधार बन सकता है जहाँ हम उत्साहपूर्वक दूसरे धर्मों को समझने का यत्न करें और उनके अनुयायियों की सेवा करें। ऋग्वेद की अंतिम ऋचा

भारतीय चिन्तन कुछ विचार, पु-23, डॉ॰ सर्वपल्लि राधाकृष्णन्।

ईशादि नौ उपनिषद्, पु∘-75, गीताप्रेस गोरखपुर।

तैत्तरीय शिक्षावली

संगच्छध्वं संवद्ध्वं, सं वो मनासि जानताम्। समानीव: आकृति:, समाना हृदयानिव: समानमस्त वो मनो. यथा व: ससहासति।<sup>106</sup>

मिलकर चले, मिल-जुलकर बात करें, हमारे मन एक समान जाने, हमारे यल साथ-साथ हो, हमारे हृदय एकमत हो, हमारे मन संयक्त हो. जिससे हम सखी हो सके।

# सन्दर्भग्रन्थसूची

- Dasgupta, S.N. Yoga as a Philosophy and Religion, Matilal Banarsidass, Delhi, 1924
- Hiriyana, M. Outlines of Indian Philosophy, 2<sup>nd</sup> Impression, George Allen and Unwin Ltd. London, 1951
- 3. Krishnananda, Swami, A Short History of Religious and Philosophical thought in India, The Divine Life Society, Shivanandanagar, Rishikesh, 1994
- 4. *Yogasūtra*, Gita Press, Gorakhpur, 1989
  5.
- Williams, M., Monier, A Dictionary English and Sanskrit, Motilal Baranasidas Publishers Private Limited, Delhi: 2012 (Reprint), print. Kolkata: 1954 (1st ed.), print.

# The Geneses of a Secular Literature in Sanskrit

Dr. Jharana Rani Tripathy<sup>107</sup>

**Keywords:** The Indian traditions, *Mahābhārata*, Vedic Prose

#### Abstract

The Indian traditions on his subject are viewed today as legend rather than fact. Rāmāvana ascribed to him relates that the basic metrical form of Sanskrit poetry, the śloka stanza, was born spontaneously of valmiki's grief upon seeing a bird slain by a hunter. Tradition from the Mahābhārata and elsewhere credit Vvasa with performing the literary equivalent of the labors of Hercules. The editing of the Vedas for transmission to the present era, and the composition of eighteen minor Purānas, as well as the vyāsasmriti, the Vedānta- sutra, and a commentary on the Yoga -Sūtras of the Patanjali. The form and style of classical Sanskrit literature as a rule different from that of the Vedas, Vedic Prose was developed in the Yajur-Veda, Brahmanas, and Upanishads to a tolerably high pitch from classical Sanskrit, aside from the strained scientific language of philosophical and grammatical treatises. Prose, writing is to be found only in fables. fairy tales, romances and partly in the drama. Sanskrit poetry also differs from Vedic Poetry. The bulk of the Poetry, especially the Epic, is composed in the Sloka meter, a development of the Vedic Anushtubh stanza of four octosyllabic lines of essentially iambic cadence.

Winternitz found in the inferior social rank of the sūtras a convenient explanation for the simple style and non-Pāṇinian grammatical irregularities of the epics. He argued that sūtras, as low-caste offspring of non-sanctioned marriages of kṣatriya males with socially superior Brāhmana females, might well have been denied access to the type of Sanskrit employed by the Brahmanas in the correct

पृष्ठसङ्ख्या- 41 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

performance of their sacrificial rites. Moreover, the  $V\bar{a}yu$   $Pur\bar{a}na$  informs us that the Sūtras were used to preserve the Pedigrees of Kings and great men and also the traditions of learning and books. Ios

Dasgupta himself suggests that one might better regard the poetry of both the epic and classical periods as a direct development from the literature of the Vedic period or at least from the time of composition of the early *Upaniṣads*. some of the early *Upaniṣads* like the Katha, Muṇdaka and the Śvetāśvatara contain verses in the classical style. Indeed the style of the *Mahābhārata* and the *Gitā* may be regarded as the prolongation of the classical style which had already begun at the time of the *Upaniṣads* and his marginal notice reads "Direct evolution of the Classical style from the Vedic literature".

Yet even if we concede that Kālidāsa and the Rāmāyana call for equal efforts of the will to suspend disbelief, it still does not seem to me that incidents involving divine or semi-divine characters or superhuman feats or even animals with human characteristics are so rare in ancient literature that their presence in two places could be thought to establish continuity, much less a 'direct evolution'

#### The Case for a Pre-Aśvaghaşan Kāvya Literature

Although there may well have been a fully-developed Kāvya literature before Aśvaghoṣa's time, a fair amount of the evidence which had been adduced to support his conclusion now appears less convincing than it did when A.B.Keith wrote his History of Sanskrit Literature. The primary difficulty, of course, is that nothing of a pre-Aśvaghoṣan Kāvya Literature has been recovered and literary historians have consequently been forced to fall back on references to such Kāvya to be found in works thought to antedate Aśvaghoṣa.

The Eleventh century A.D and later have come h

reference to Pāṇini as a distinguished composer of verses in the Upajāti meter and as the author of a mahākāvya, Jānbavatī-Vījaya and another name for the first work. The problem with these reference is that they are very late , fully a millennium and a half after Pāṇini;s estimated era, and we do not know today whether these few , brief reference from a much later time were based upon reliable evidence then available , or were simply passing on a mistaken tradition.

Returning to patanjali, we find that he mentions a Vāraruca kāvya and names three ākhyāyikās, but describes them no further. He also remarks upon the practice of talking poetic license, saving chandravot kavayah kurvanti. 109 But the one aspect of Pataňjali's Mahābhāsva which has proved the most intriguing to literary historians, A.B.Keith and S.K.De is some forty citations which through ofted fragmentary, betray an unmistakable kāvva treatment lyric,epic,panegyric and gnomic themes. Mahābhās va offers convincing evidence for the existence of a kavva literature before Aśvaghosa's period.

Yet the whole argument from the *Mahābhāṣya* in so far as it bears upon a pre-Aśvoghoṣan kāvya literature hangs on the traditionally accepted date of the second century B.C for Pataňjali's and this date has been challenged since 1930. Given the reputed antiquity of the text, A.B.Keith declared that the sūtras suggest a period of transition in which the authors of the erotic lyric were trying experiment after experiment in metrical effect. But, as with the *Mahābhāṣya*, more recent critics have questioned the date of the *Chandahsūtra*, or at least the portion dealing with non-Vedic metres.

Max-Muller was one of the early scholars to believe that he had discerned another, less hieratical inspitration in some hymns than that which gave rise to those of a purely religious sort which dominate the *Rgveda*.He, draws our attention to the 103<sup>rd</sup> hymns of the 7<sup>th</sup> Mandala, attributed to the ṛṣi Vasiṣṭha.Muller declares the hymns to be clearly a satire on the priest and it is

2.Yu stryakhyau nadi,vol-1 PP-217ff, of the Delhi edition

108 Cited by S.N.Dasgupta, HSLCP,P.xiv

पृष्ठसङ्ख्या- 42 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>107</sup> PDF Scholar Dept.of Sanskrit, Pondicherry University

curious to observe that the same anima should have been chosen by the vedic satirist to represent the priests, which by the earliest satirist of Grease was selected as the representative of the Homeric heroes. 110

Muller felt that this hymn belonged to an imitative reflecting and criticizing age, and that there seems thus to be little room for doubt. If we consider the character of this and similar hymns that we must take a distinction between two periods in the history of Vedic poetry, the one primitive, the other secondary.111

By way of summarizing this whole search for secular literature antecedent to Aśvoghosa's surprisingly sophisticated kāvyas, we must note in the beginning that a number of what seemed promising lines of research have proved to be chimerical .For now it would seem acceptable to follow tradition and turn to the Rāmāyana for the earlist kāvva.

#### Classical Sanskrit Literature

The famous poet and playwright Kālidāsa wrote one epic Raghuvamsha.it was written in classical rather than Epic Sanskrit.Other examples of works written in classical Sanskrit include the Pānini's Ashtadhyayi which standardized the grammar and phonetics of Classical Sanskrit. The Law of Manu is an important text in Hinduism. Classical literature of india written in the Sanskrit language.

It may be divided into the Vedic Period 1500-200 B.C. When the Vedic form of Sanskrit was in use, and the Sanskrit Period 200 B.C To 1100 A.D, when classical Sanskrit had developed from Vedic.Notwithstanding the chronological continuity of indian writing, the spirit of Sanskrit period literature differs greatly from that of the Vedic Period. The chief distintion between the two is that Vedic literature, consisting the *Vedas*, Brahmanas, and Upanishad's is essentially religious, whereas classical Sanskrit literature is. with rare exceptions, secular.In the Vedas the lyric and legendary forms are in the service of

110 Muller, HASL, P.452

prayer, or Exposition of the ritual in Sanskrit epics such as the Mahabharata and the Ramayana .didactic. lyric and dramatic forms have been developed far beyond their earlier state for more purely literary, aesthetic or moral purposes.

In Sanskrit literature, moreover with the exception of the Mahabharata and the Puranas. the authors are generally definite persons more or less well known whereas the writing of the Vedic Period go back either to families of poets or to religious schools.

#### Literature in Ancient India

The earliest known work of the Arvans in india was the Rg veda whch is a collection of 1028 hymns in vedic Sanskrit. Most of the hymns are in praise of different Vedic deities and were intended for recitation at the Yajnas or sacrifices. Many of them are beautiful description of nature. The Rig veda was followed by three more Vedas-Yajur Veda which gives direction for the Performance of th Yaina, the Sama Veda which prescribes the tunes for the recitation of the hymns of the Rig yeda.

#### **Buddhist Opinions**

Hindu texts which also attack Brāhmanical Pretensions.Lastly, these texts illustrate the style in which polemics flourished on a level which did not require of their audience an expertise in nyāya-śāstra. Aśvaghosa apparently felt that it might be viewed as a curious phenomenon that he as a Buddhist monk should have recourse to the seductive charms of the mahākāvva in order to preach his religion. Yet hr apparently felt mankind was for the most part too obsessed with the persuit of mundane pleasure to heed straightaway the Buddhist call to a life of renunciation.

Therefore, at the very end of his Saundarananda , an entertaining tale of a reluctant conversion to the monastic life, Aśvoghosa reveals that his true

पृष्ठसङ्ख्या- 43 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

purpose has been to bring men to the peace of liberation, rather than merely to provide them The Auhorship of the Vajrasūcī entertainment

#### **Brāhmanical Consciences**

Before taking up the matter of the Vairasūcī and Aśvaghosa's disputed authorship of it, it seems appropriate to provide some background to the anti-Brāhmanism which marks this and a fair number of other Buddhist and Jaina texts. The first mention of a division of society into classesknown as Brāhmanas, Ksatrivas, Vaiśvas and Śūdras occurs in a late hymn of the Rgyeda known as the 'Puruṣa- Sūkta'. Those who argue for a relatively open and flexible class structure in Vedic times draw our attention to the silence of the Rgveda, despite its great length, in defining the rights, duties, privileges and other matters constituting codes of conduct for each class which so mark the later Smrti literature.

Various occupations which suit members of distinct classes in later times are seen in the Rgveda to be engaged in by members of a single family .Lastly, it is noted that inter-dining and inter-marriage were a common practice then. 112 Ksatriyas and Vaisyas were entitled to progressively more limited education a śūdras was entitled to none. Moreover, women were consigned to an abysmal status. 113

Max-muller:s explanation of the Buddha's success. It was sufficient that one men should challenge the authority of the Brāhmanas and preach among the scorned and degraded creatures of god the simple truth that salvation was possible without the mediation f priests, and without a belief in books to which these very priests had given the title of revelation. 114 Although any number of verses in Epic Pre-Classical Sanskrit literature glorify Brāhmaṇas and Brāhmaṇahood. 115

Winternitz finds confirmation of this tradition in the abundant allusion to Brāhmanical legends and epic narratives" in Asvaghosa's Buddhacarita and Saundarananda Johnston also notes that Aśvaghosa twice stresses the descent of the Śākya clan of the Buddha from the Ikṣvāku dynasty and further notes that Aśvaghosa displayed expertise in a wide range of Brāhmanical lore, including the Vedas and other ritual texts. 116 In all likelihood, an adaptation of the original text by Dharmakīrti. A suggestion first made by Sylvain Levi in the Journal Asiatique in 1908. 117 Tibetan Tanjur as being among the works of Aśvoghosa, Mukhopadhyaya notes that neither the Saundarananda nor the Śāriputra- prakarana both widely accepted as works of Aśvaghosa are mentioned in either of these chinese or Tibetan sources.118

#### Sūtrālankāra

The controversy surrounding the fragmentary sūtrālankāra and its ascription to Aśvaghosa has been alluded to above. The text mentions the Rāmāvana, the Mahābhārata, the Sānkhva and Vaiśesika syestems, jaina doctrines and the Manusmriti in the same way that the Vairasūcī used such texts to criticize Brāhmanical elitism. so does the Sūtrālankāra, but in the context of moral tales similar to those of the Jātaka and Avadāna collections and told in an ornate Kāvva Style.

#### Reflection in the Pali Literature

Now that we have considered a Buddhist attack upon Brāhmanical social thought as represented

<sup>111</sup> Ibid, PP- 453-54

<sup>112</sup> S. Cromwell Crawford, The Evolution of Hindu Ethical Ideas, Calcutta, 1974 pp. 21-24.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> A.B. Keith, Religion and Philosophy of the veda, HOS, VOL.32 [1925] P.475

<sup>114</sup> Muller, op.cit., quoted on P.3

<sup>115</sup> Anugita section of the Mahabharata, Myth and Reality

<sup>116</sup> E.H.Johnston, The Buddhacarita, Acts of the Buddha, 1972, Introduction to part ii pp.xv-xviii

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> JA, 1908, s.10,T.XII,P.71

<sup>118</sup> Mukhopadhyaya, op.cit., PP.XI-XV

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11, Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

by the Sanskrit Vairasūcī it might be useful to take note of two of several parallels which occur in the Pali Literature. The two pali text to be examined in this connection are the Sonadanda-Sutta and the Dhammapada. Like the Vajrasūcī , both texts address themselves to the definition Characteristics of the Brāhmana. Soņadaņda, apparently still anxious to maintain his status in the Brāhmanical community, explains in some details to the Buddha his intention not to pay him the public veneration due to him. 119

Winternitz noted that more than half of the total verses of the Dhammapada had been traced to othe texts in the pali cannon. 120 Even more interesting with regard to tracing the original literary sources of these criticisms is winternitz:s statement that the collection has come to include some saying which were originally not Buddhist at all, but were drawn from that inexhaustible source of indian gnomic wisdom, from which they also found their way into Manu's law-book, into the Mahābhārata, the texts of the Jains, and into narrative works such as the Pancatantra. 121 In noting the difficulty of determining where such saving first appeared. Winternitz adds that Brahmanical sources may occasionally be assumed.

#### The Cittaviśuddhiprakaranam

The Brāhmanical notion of the removal of sin through the practice of ritual bathing in the river Gangā is ridiculed in ashort Buddhist work called the Cittaviśuddhiprakaranam. The "Subject of the Purification about mind", at first attributed to the well-known philosopher of the third century A.D. Arvadeva. 122

119 Max-Muller, Sacred Books of the Buddhists, Vol,ii pp.137-59 120 HIL,VOL.II,P.83

121 HIL, VOL.II, P.84

### **Bibliography**

- 1. D Bhattacharva, J. N., NilanianaSarkar, 2004 A History of Sanskrit Literature Gardners Books, ISBN 9780548113189.
- 2. Encyclopedic dictionary of Sanskrit literature. Global encyclopedic literature Delhi: series. Global Vision Pub. House ISBN 818774684X.aniel James Bisgaard, Social Conscience in Sanskrit Literature 1994.
- Ranganath .S.(2009) Modern Sanskrit in Karnataka , New Delhi , Rashtriya Sanskrit Sansthan P.7.ISBN 978-81-86111-21-5.
- 4. Banerji, Sures (1989). A companion to Sanskrit literature: spanning a period of thousand years, containing brief accounts of authors, works, characters, technical geographical names, myths, legends, and several appendices. Delhi: MotilalBanarsidass. p. 672 with footnotes. ISBN- 978-81-208-0063-2
- 5. Houben, Jan (1996). Ideology and status of Sanskrit: contributions to the history of Sanskrit language. Leiden New York: E.J. Brill. p. 11. ISBN-90-04-10613-8.
- 6. Morgan, Les (2011). Croaking frogs: a guide to Sanskrit metrics and figures of speech. Los Angeles: Mahodara Press. p. 1.ISBN 978-1-4637-2562-4.
- 7. MacDonell, Arthur (2004). A History Of Sanskrit Literature (in Norwegian).

पृष्ठसङ्ख्या- 45 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Kessinger Publishing ISBN 978-1-4179-0619-2.

- SiddheswarChattopadhyaya, The Tradition of Sanskrit Theartre in Bengal Oriental Studies and Bengal ,Jadavpur University Calcutta, 1969.
- .Cromwell Crawford, The Evolution of Hindu Ethical Ideas .Calcutta.1974
- 10. .E.H.Johnston, The Buddhacarita, Acts of the Buddha, 1972
- 11. The Vairasuchi Asvaghosa Santiniketan ,1960.

# The social status in kālidāsa Era

Dr. Nilachal Mishra<sup>123</sup>

Keywords: Kālidāsa, Drama, King, Sage

#### Abstract

Kālidsa the mastermind between the Indian Sanskrit poets. He possesses an extraordinary power to create the poetic world in Indian Classical Sanskrit literature. Kālidāsa has depicted the beauty of nature and his creative idea about the beauties in nature and in human beings is unique. The present paper reflects the social status at the time of Kālidāsa, the people of that time, how they adapt their vratas and fasting, the affection between the husband and wife, the affection of father and mother towards their children and the lives of hermitages as per rules. The inhabitants of Aśramas have lived in peace of mind in that place after refusing the worldly objects and these are described in this paper very beautifully and vividly.

#### Introduction

Naratvam Durlabham loke vidyā tatra sudurlabhā/ Kavitvam durlabham tatra śaktistatra sudurlabhā// (Agnipurāṇa, 327.3)

There is a very precious to take birth as a human in this world, and also it is rarer to get knowledge or vidyā after taking birth as human also, and then it is very rare to become a poet after taking birth as a human, and then it is also further rare to gain the poetic power as a poet.

Kālidāsa the mastermind in Indian literature. His creativeness is widely spread in Indian classical Sanskrit literature especially. His creativeness is

पृष्ठसङ्ख्या- 46 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>122</sup> Indian Historical Quarterly vol.i 1925, P.464

<sup>123</sup> Lecturer in Sanskrit, K.C.P.A.N jr. college, Bankoi, Khurda, Odisha, India.

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

hero of literary India. Kālidāsa, the poet who is the real lover of nature. He knows human psychology and knows the mind of men and women perfectly and he has depicted his feelings in his valuable works like kumārasambhayam. Raghuvamsam. Śākuntalam, vikramorva siyam, and mālavikāgnimitram. But his writing of Abhiiñānaśākuntalam has been widely spread and get as a good place of his creation and which able to touch the hearts of foreigners. The translation of its work completed by sir William Jones and published in A.D 1789. One of the German philosopher and poet William van Hambouldt, who loves the literature of kālidāsa says that 'kālidāsa the celebrated author of Śākuntalā and masterly describer of the influences, that nature experiences upon the minds of the lovers, tenderness in the expressions of powerful feelings and richness in the creative beauty have assigned him of loftiest place amongst the poets of all nations' (Hambouldt

Śrī Aurobiṇdo says regarding kālidāsa that, kālidāsa's presentation is not that of a poetic nature working out its own ruin, it is rather a study of the poetic figure for no issue beyond the study itself. This is in accordance with the temper of the later poetry which troubles itself little with problems, issues and the rest, but is purely romantic, existing only to express disinterested delight in the beauty of human life and emotion and the life nature(Śrī Aurobindo, The Hero and Nymph, Pondicherry, Calcutta,1911).

William van on Kālidāsa).

I have described here the status of society at the time of kālidāsa from every aspect which has been based on his literary works like Abhijñānaśākuntalam, Vikramorvaśiyam, Raghuvamśam and etc.

#### Marriage

Abhijñānaśākuntalam Drama describes the marriage as love marriage. There was a marriage settled between the king Dusyanta and the

widely spread in India and abroad also. He is the hero of literary India. Kālidāsa, the poet who is the real lover of nature. He knows human daughter of the sage kaṇva, Śakuntalā in this Drama and king says the quality of that love marriage like this.

Gāndharveņa vivāhena bahavyo rājarşikanyakāḥ/ Śrūyante pariņītāstāḥ pitrbhiścābhinanditāḥ//1

But in another place, kālidāsa describes that love marriage through the mouth of śārangarava like this.

Ataḥ parīkṣyam kartavyam viśeṣāt samgatam rahaḥ/ Anjñāta hṛdayeṣvevam vairībhavati sauhṛdam//2

The description of love marriage has been described in the drama like vikramorvaśiyam, mālavikāgnimitram very clearly and beautifully.

#### The affection between husband and wife

Kālidāsa has depicted a picture of purūravā and urvaśī as an exemplary husband-wife of this drama when urvaśī enters into the forest like Gandhavārdana, she has changed her figure as a true and at that time, King felt his departure sorrows and asked to river, dog and to the birds about her beloved, whose name was urvaśī. King purūravā thinks himself that perhaps, she turned her figure as a river. The description of the poet is like this.

Tarangabhrubhangā kṣubhitavihagaśreṇirasanā Kṣubhitavihagāśreṇirasanā vikarṣanti pḥenam Vasanamiva samrambhaśithilam/ Yathāvidham yāntī skhaliamabhisandhāya bahuśo Nadībhāvenevam dhruvamasahanā sā parinatā//3

Kālidāsa describes the affection between the husband and wife, husband Duşyanta and wife śakuntalā. King Duşyanta refused to śakuntalā but he was repented after seeing the ring on which the name of the king noted.

Prathamam sārangākṣyā priyayā pratibodhyamānamapi suptam/ Anuśayaduḥkhāyedam hatahṛdayam samprati vibudham//4

Although Duşyanta has possessed love towards Śakuntalā, yet he has the same affection to his wife vasumatī like this '

पृष्ठसङ्ख्या- 47 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournai.in Issue 39-40 Vol-I Year 11. Date 08 Jan. 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

tadasyā devīm vasumatimantareņa mahadupālambhanam gato'smi'.5

#### Affection towards the children

Generally, the father loves his children very much. Although the sage kanva was not the real father of Śakuntalā, yet, he saves her as his own child from the very childhood, so he cannot bear her departure to her husband's house. The poet described the sorrows of the sage kanva in his poetic style like this.

Yāsyatyadya Śakuntaleti hṛdayam samspṛṣṭamutkaṇthayā/ Kaṇthah stambhitavāspavṛttikaluṣaścintājadam darśanam/ Vaiklavyam mama tāvadīdṛśamidam snehādranyokasah// Pīḍyante gṛḥiṇaḥ katham nu tanayā višleṣaduḥkhairnavaih//

The great poet kālidāsa has said that the father and the mother both are not able to see their own daughter who suffers the departure sorrows of her husband

'na khalu mātāpitarou bhartṛviyogaduḥkhitam duhitaram cīram draṣṭum pārayata'.7

Although king Dusyanta did not know Sarvadamanka as his own son, still he enjoyed extraordinary happiness from his touching who was also a stranger to him.

Anena kasyāpi kulānkureņa sprstasya gātresu sukham mamaivam/ Kām nivrttim cetasi tasya kuryādyasyāyamnkātkṛtinah praruḍhah//8

When the king purūravā has seen Āyuṣakumāra, at that time he feels the affection of son, although he could not know him as his own son.

Vāspāyate nipatitā mama dṛṣṭirasmin Vātsalyabandhi hṛdayam manasah prasādah/ Samjñātavepathubhirujhita dhairyavṛttirichāmi Cainamadayam parirabdhumaghgaih/9

Service of the Guests (Atithisevā)

'Atithiḥ Devo bhava' is the motto of our Indian culture. The sage kanva has gone to soma tīrtha after engaging his daughter Śakuntalā in the work of service of the guests at the time of his absence. Another friend of Śakuntalā named Anasūyā has denied to her (Śakuntalā) from her non-

restriction going.

'Sakhī na yuktamkṛdsatkāramatithiviśeṣam visṛjya svachandagamanam'10

In another place, Anasūyā says

'halā, Śakuntale ucitam naḥ paryupāsanamatithīnām, atropaviśāmaḥ'11

King Duşyanta commands to serve the students of the sage kanva as per śrautavidhi.

'Amunāśramavāsinaḥ śrautena vidhinā satkṛtya praveśayitumarhasīti'.12

King Duşyanta has entered into the outside of the Agniśālā and came to the near of the students of the sage kanva.

'pratihārī-eşo'bhinavasamārjanasaśrīkaḥ samnihitahomadhenuragni śaranālindah'.13

#### Astrology

At the time of kālidāsa, the people of India have confessed the Astrology. In the drama of kālidāsa, there are directly seen of Astrology. The boy named sarvadamanaka, who is the son of Śakuntalā and Duşyanta has possessed the sign. Of cakravati. The king says like this.

Pralobhyavastupraņayo prasārito vibhāti Jālagrathitānguliḥ karaḥ/ Alakṣyapatrāntaramidharāgayā navoṣasā bhinnamivaikapankajam//14

There has seen good signing and bad signing (śakunāpaśakuna) in the daily life of the people at that time. When the king Duṣyanta has entered into the hermitage of sage kaṇva, his hand trembles which are a sign. Of getting the jewel of the girl.

Śāntamidamāśramapadam spḥurati ca bāhuḥ kutaḥ pḥalamihāsya Athavā bhavitavyānām dvārāni bhaaaavanti sarvatyra//15

In another place of Abhijñānaśākuntalam, when Śakuntalā enters into the kingdom of

पृष्ठसङ्ख्या- 48 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at <u>Jahnavisanskritejournal.in</u> Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Hastināpura, at that time her left eye has expressed a bad signing.

'Aho kim me vāmetaram nayanam visphurati, Gautamījāte pratihatamamangalam/sukhām te bhartukuladevatā vitarantu/'16

In the hermitage of the sage mārīci, the hand of the king trembles again, at that time king says like this.

Manorathāya nāsamse kim bāho! Spandase vṛthā/ Pūrvāvadhīritam śreyo duḥkham hi parivardhate//17

In vikramorvaśīyam, the king purūravā has felt a good signing of his meet with urvaśī like this.

Vacobhirāśājananairbhavāniva guruvyatham/ Ayari māri spanditairbāhurāśvāsayati dakṣiṇah//18

In this way, astrology and good and bad signing have been impacted by the people of that time.

#### The lives of hermitages

In the drama named Abhijñānaśākuntalam, the lives of hermitages have been described vividly. 'Rājarakṣitavyāni tapovanāi nāma'(Śāk.Act.I.p.32) the kings are saved the hermitages (tapovana) and they are the protector of rules of the hermitages. When the king wants to kill the deer, at that time, the Brahmacārī has denied doing that and says that these deer are the inhabitant of this Aśrama, so they are not killable.

Tatsādhukṛtasandhānam pratisamhara sāyakam/ Ārtatrānāya vah śastram na prahartumanāgasi//19

The life of hermitages was very simple at the time of kālidāsa. King Dusyanta has said hermitages are entered by the simple visitors 'vinitavesena pravestavyāni tapovanāni nāma'.20

The circumstances of hermitages are very innocent 'śāntamidamāśramapadam'.21

The inhabitants of Āśramas have lived in peace due to excuses (kṣamābhāva). The sages animals,

birds and trees were lived as one family and lovely. Kālidāsa has described very beautifully the act of Śakuntalā when she serves her and watering them 'na kevalam tātaniyoga eva/asti me sodarasneho'pyeteşu/22

When Śakuntalā has departed from the hermitage, at that time sage kaṇva says, she, Śakuntalā who has not plucked your flower as alamkāras. Now she departs for going to the husband's house. So, please give her permission to do it. The description of the poet is like this.

Pātum na prathamam vyvasati jalam yuşmāsvapiteşu yā Nādatte priyamandanāpi bhavatām snehena yā pallavam/ Ādye vaḥ kusumaprasūtisamaye yasyā bhavatyutsavaḥ Seyam yāti sakuntalā patigrham sarvairanujnāyatām//23

#### Vrata and fasting

There is a vital role of vrata and fasting in Indian culture, free from worldly objects, learning of the feelings of sacrifice, mental and body purities, these are the source of vrata and fasting. Nowadays, vratas and fastings are performed for special intentions.

In Abhijñānaśākuntalam drama of the poet kālidāsa, the mother of king duşyanta has sent a message to her son Duşyanta to perform her fasting

'Āgāminī cathurtha divase vratapāraņo me upavāso bhavişyati/tatra dīrghāyusā'vaśam sambhāvaniyeti//24

In the drama like vikramorvašīyam the princess Aušīnarī has performed the vrata named priyaprasādana vrata for the betterment of puravasa

' Devī, Āryaputram ko'pi vrata viśeso mayā sampādanīyah/priyaprasādanam nāma/'.25

In this vrata the princess worshipped the king after worshipping to candrapāda and then she distributed the sweets to Āryamāṇavaka and others. The description is like this.

पृष्ठसङ्ख्या- 49 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनस्) published by Dr. Bipin Kumar Jha
Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Devī-dārikā upanayaoupahārikam yāvanmaṇlharmyagatāmšcandrapādānarcāmi. Devī-haṅje etānoupahārikamodakānāryamāṇavakam lambhaya.26

In India, these vrata and many fastings (upavāsa) are performed by Indians and they have seen sacrificial mind towards the fastings also.

In Raghuvarnsam of kālidāsa king, Dilīpa has performed the Gosevāvrata for getting the son, he follows Nandinī in the forest place and refused his followers to follow him because they have no intention to save his body from other sides especially who takes birth in the race of manu.

Vratāya tenānucareņa dhenornyaṣedhiśesoʻpyanuyāyivargaḥ/ Na cānyatastasya śarīrarakṣā svaviryaguptā hi manoḥ prasūtih//2/7

#### Pilgrim Places or religious attitudes

There are many pilgrim places in the writings of kālidāsa, the people of that time were believed in religion. In Abhijiānaśākuntalam, the sage kaņva has gone to a pilgrim place, named śacītīrtha for disappearing the antistar mark of his daughter śakuntalā.

In another place of Abhijñānaśākuntalam, the pilgrim place like śacītīrtha is mentioned, when Śakuntalā has gone to her husband's house, on the way, she bathes in the water of śacītīrtha and missed her finger ring

 Gautamī nūnam te Śakrāvatārābhyantare śacītīrthasalilam vandamānāyāḥ prabhraṣṭamangulīyakam'.28

# The word Deposit (Nyāsa) in the writings of kālidāsa

The word like deposit or Nyāsa has used in his writings 'kumārasambhavam' frequently and like this.

'Nyāsīkṛtā sthānavidā smareṇa'.29 In Raghuvamśam of kālidāsa, he has also used the word 'Nyāsa' like this. 'Nandigrāmagatastasya rājyam nyāsamivam bhunak'.30

In his drama Vikramorvaśiyam, he has used the word 'Nyāsa' by this description and which is given below.

Tāpasī- tata upalabdhavṛtāntena bhagavatā cyavanenāham samādiṣṭā niryataya enamurvasīhaste nyāsamiti/tadicchāmi daivīmurvasimi prekṣitum/ Tāpasī- Eṣa dirghāyu āyurjāta mātra eva urvasyā kimapi nimittamavekṣya mama haste nyāsīkṛtaḥ/31

In Abhijñānaśākuntalam, the deposit or Nyāsa is described like this.

Jātomamāyam viśadaḥ prakāmam Pratyarpita nyāsa evāntarātmā//32

At the time of kālidāsa, people have deposited their objects, valuable items, and valuable, lovely persons also to anybody for a limited period.

#### Crime and punishment of kālidāsa time

The most important feature of the law is introduced in modern timings like equality before rules. The great poet kālidāsa has followed the real principle about the punishment of the criminals and as per their crime 'yathāparādhadaṇḍānām'.33

Some of the forerunners of Kautilya has accepted strictly punishment. But the thinking of Kautilya, punishment should be implemented as per offense. The description of Kautilya's Arthaśāstra is as follows.

Na hvevam vašopanayanamasti bhutānām Yathā daṇḍa etyācāryāḥ/ Neti kantilayaḥtikṣṇasaṇḍohi bhūtānāmudvejanīyaḥ Mṛdudaṇḍaḥ paribhūyate/ Yathārtha daṇḍaḥ pūjyaḥ suvijñāta praṇīto hi daṇḍo dharmārttthakā airyojayati/34

The concept regarding such type of punishment has seen in the Mahābhārata, Śāntiparva, Mudrārākṣasa of Viśākhadatta. But the poet Kālidāsa is the follower of rules of Manu and Kautilva.

पृष्ठसङ्ख्या- 50 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

#### **Imprisonment**

At the time of Kālidāsa, jails are called as 'Kārāgrha'35 some persons were arrested in the palaces by order of the queen and also there is no trial. As per the rules of Manu, there should be a jail which accommodation became separate for men and women and that should be vigilant by guards and at that place, which is the entrance 'vibhaktastrī purusa

sthänamapasäratahsuguptakaksyamabandhanägäram kārayet'36

#### Handcuff of the criminals

The criminals who were arrested due to any offense they handcuffed on their backside 'paścād badha purusam' 37 and sometimes the feet of the prisoners were cuffed in the place of jail 'nigada padvau'.38

#### The order of sentence

The order of the sentence was introduced at the time of Kālidāsa and which have a sudden effect. The kings were taken direct action on every criminal case, and there was no objection like modern criminal rules

' puruṣam parimukta bandhanam karoti'.39

The sentence order was released on written procedure 'esa nau svāmī patrahasto rājaśāsanam pratisyetomukho drśyate'40

#### The position of women in Kālidāsa Era

Kālidāsa has agreed on the two forms of women firstly, the wife and then as a mother.

Bhartāsi vīrapatnīnām ślāghyām sthāpitā dhuri/ Vīrasyuriti śabdo'yam tanayāt tvāmupasthitih//41

The women are said to be the life of the family as a daughter and whose name called kūlajīvita, who lived under the control of a father or

#### husband.

Etevayamayī dārā kaneyam kūlajīvitam/ Būta yenātra vuh kāryamanāsthābāhyavastuşu//42

The lady who possesses good quality is called sādhvī and she is the achievement of penance.

Teşām madhyagatā sādhvi patyuh padārpitekṣanā/ Sāksvādiva tapasidhirvabhāse bahrarundhato//43

The person who touches the other's wife except for his own wife, he is called as a sinful person.

> Mūdhah syāmahamesāvā Vadanmithyeti samśaye/ Parityāgī bhavāmyaho parastrīsparśpāmsulah//44

The man was accepted as an ideal friend for a woman without internal love, the woman is called a good housewife (grhinī), a good company who gives her advice on every step of life.45

#### Conclusion

From the above discussion, it is concluded that Kālidāsa has possessed the power to describe every situation and the moment of the society, how the people reside, their religion, their affection towards children, affection between the couple, etc. He is a poet, philosopher and also guides of society and his literature portrays a clear picture of the mind of human beings and their society also. He is a poet of universal truth. Who describes the universal truth in his writings. whose name will stand in the mind of all Hindus till destroy of this mortal world.

#### Footnotes

- Abhijñānaśākuntalam. Act.III. sloka.20.
- Abhijñānaśākuntalam. Act.Iv. sloka.24.
- 3. Vikramorvaśīvam. Act.IV. sloka.38.
- Abhiiñānaśākuntalam. Act.VI. sloka.7.
- Abhijñānaśākuntalam. Act.V. page.160.
- Abhiiñānaśākuntalam. Act.IV. sloka.6.
- Abhijñānaśākuntalam. Act.VI. page.22.

पृष्ठसङ्ख्या- 51 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

#### Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Abhiiñānaśākuntalam, Act.VII. sloka, 19.

- Vikramorvaśīyam. Act. V. sloka.9.
- Abhiiñānaśākuntalam. Act.I. page.46. 10
- Abhijnānaśākutalam, Act.I. page.36. 11.
- Abhijñānaśākuntalam. Act. V. page. 146. 12. 13. Abhiiñānaśākuntalam, Act. V. page, 168.
- Abhiiñānaśākuntalam, Act.VII. sloka, 16. 14.
- Abhiiñānaśākuntalam, Act.I. sloka, 15. 15.
- Abhijñānaśākuntalam. Act. V. page. 170. 16.
- Abhiiñānaśākuntalam, Act.VII. sloka, 13. 17.
- Vikramorvaśīyam. Act.III. sloka.9. 18.
- 19 Abhijñānaśākuntalam. Act.I. sloka.11.
- 20. Abhijnānaśākuntalam, Act. I. page, 22.
- 21. Abhiiñānaśākuntalam, Act.I. sloka, 15.
- 22. Abhijñānaśākuntalam. Act.I. sloka.24.
- 23. Abhijñānaśākuntalam. Act. IV. sloka.9.
- Abhijnānaśākuntalam, Act.II. page.82. 24.
- 25. Vikramorvaśīyam. Act.III page. 160.
- 26. Vikramorvaśīyam. Act.III. page.162.
- Raghuvamsam, canto.III. sloka.4. 27.
- Abhijñānaśākuntalam. Act. VI. page. 183. 28
- 29. Kumārasambhavam. Canto.III. sloka.18.
- 30. Raghuvamsam, Canto, XIII, sloka, 18.
- Vikramorvaśīyam. Act. V. page. 415. 31
- 32. Abhijñānaśākuntalam. Act. V. sloka. 22.
- Raghuvamsam, Canto, I.sloka, 6. 33.
- Arthaśāstra. I.4. 34.
- 35. Raghuvamsam. Canto. VI. sloka. 40.
- 36. Arthaśāstra.II.5.
- Abhijñānaśākuntalam. Act.VI. page.511. 37.
- 38. Mālavikāgnimitram, Page, 300.
- Abhiiñānaśākuntalam, Act. VI. page, 513. 39.
- Abhijñānaśākuntalam. Act. VI. page. 200.
- Mālavikāgnimitram. Act.V. sloka.16. 41.
- Kumārasambhavam. Canto. VI. sloka. 63. 42.
- 43. Kumārasambhavam, Canto, VI, sloka, 11,
- 44. Abhijñānaśākuntalam. Act.VI. sloka.29.
- Raghuvamsam, Canto, VIII, sloka, 67.

Kālidāso nisargaśca-Rastriya samskruta vidyapitha, Tirupati, Andhra pradesh. 4 Krishnamoorthy, K- Kālidāsa-Sahitya

3. Acharva undane Shankar Bhatta-

2. Kale M. R-The vikramorvasīvam of Kālidāsa-Motilal Banarsidass publishers

private limited, Delhi.

- Akademi, NewDelhi.
- 5. Dr. Unni. N. P-Raghuvamsam of Kālidāsa-New Bharativa Book Corporation.
- 6. Kale M. R-Kumārsambhavam of Kālidāsa-Motilal Banarsidass publishers private limited, Delhi.
- Kale M.R-The Raghuvamsam of Kālidāsa-Motilal Banarsidass publishers private limited, Delhi.
- 8. Kale M. R-Mālavikāgnimitram-Motilal Banarsidass publishers private limited,
- 9. Kangle. R.P-Kautilīya Arthaśāsttra-Motilal Banarsidass publishers private limited, Delhi.
- 10. Dr. Unni. N. P-Kautalya Arthasastra A study-Bharatiya vidya prakashan.
- 11. Narang S.P-Juridical studies in Kālidasa-Rashtriya Sanskrit Sansthan, New Delhi.

#### **Bibliography**

1. Kale M. R-Abhijñānaśākuntalam of Kālidāsa-Motilal Banarsidass publishers private limited, Delhi.

पृष्ठसङ्ख्या- 52 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Dr. Pradnya Konarde<sup>124</sup>

Keywords: Ch. Shivaji Maharaj, Bahirji Naik, spy, intelligence, army, Maratha Empire, Sivrajyodayam, wars.

#### Abstract

Indian history is incomplete without Maratha Empire. Ch. Shivaji Mahraj conqured many battles due to his excellency and brave army force. Intelligence agency of Ch. Shivaji was adventurous and was successful in many battles. Bahirji Naik was an intelligent spy, and an efficient soldier of Maratha army. Not much known about the early life of Bahirji but his expeditions and adventures as a spy in Ch. Shivaji's army tell us of him great contributions in Maratha Empire. Present paper will focus on the life of this spy and his contribution in the rise of Maratha Empire with reference to Sanskrit literature.

The Maratha Empire, also known as the Maratha Confederacy, dominated a large portion of India during the 17<sup>th</sup> and 18<sup>th</sup> century. The Maratha Empire formally began with the rise of Chatrapati Shivaji in 1674. Maratha Empire is largely credited with ending the Mughal rule in India and is often seen as a true Indian power, as it dominated the Indian subcontinet during 17<sup>th</sup> and 18th centuries1

Ch. Shivaii's conflicts with the Mughals, which started from the year 1657, served as one of the primary reasons for the hatred towards the Mughals, Ch. Shivaji had accumulated large areas of land through his cmpaigns<sup>2</sup>. He had also gathered an armed force to tackle issues with various other rulers. including the Mughals.

#### Bahirii Naik

A key component of Ch. Shivaji's army was his intelligence agency, which was adventures and successful to inform him about the movements of enemy. Bahirii Naik was an Indian spy, Chief of Intelligence in the army of Ch. Shiyaii Mahari during a time when Maratha Empire and Mughal Empire were at war. His valor bravery induced the man to perform espionge in enemy camps when the time and conditions were unfriendly and treacherous. He was so perfect in his methods that history can only infer what he did but not how he accomplished his supreme feats<sup>3</sup>.

#### Early Life

Not much is known about the early life of Bahirii but his expeditions and adventures as a spy in Ch. Shivaji's army tell us of him great contributions in Shivaji's Empire. There is no concrete information available in the death of Bahirji. It was found in Burhan, that he died while espousing Bhopalgad. His tomb is now situated on Banurgad or Bhupalgad in Khanapur taluka of Sangali dsitrict. Bahirji Naik was the native of Hungewadi Tq. Srigonda4. He was brave and adept in making any changes in fakir, Vasudev, Koli, Beggar, Saint, oldman, etc. In any way. He had the tact of stealing the words from their mouth without knowing the other person. He was very adept at copying and transmitting anybody and very smart in speaking. In Arthasastra, Kautilya says- a spy should be a cook, a spreader of bed, water-servant, humpbacked person, a dwarf, a pigmv(kirata), the dumb, the deaf, the idiot, the blind, artisans such as actors, danceers, singers, players, on musical insruments, buffoons, and a bard; as well as women shall espy the private character of these officers." paircaarkxa: rsada:, 5

Above described qualities of spy were found in Bahirji, Knowing these qualities of Bahirji,

पृष्ठसङ्ख्या- 53 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Maharai got him involved in his secret works.6

He was the chief of intelligence and Maharai honoured him the status of Sardar, Historians believe that around 3,000 detectives were operating under Bahirii. All these secret detectives were spread in Bijapur, Delhi, Karnataka, Pune and other cities. Bahirii had created a language like an Intelligence Service. The language was only heard by the detectives of him. There were voices of birds, voices of animals in it. Any message to be given was given in that code language. Bahirii was the first to know which mission will be going on today. The rocks of the place should be collected by him and reached to Ch. Shivaji Maharaj as early as possible.

Bahirji and his spouse used to be known Sadhus, Beggar, Bairagi and took the information about themselves in the form of text and paragraphs. By extracting information and co-ordinating information on the distant army and the fortresses, the work was accomplished by the system of Bahirji. It would not be exaggerated if Shivaji Maharaj's every triumphant victory was made by Bahirji Naik and his headlines, and saying this would not be unfair to anyone. Sri. Varnekar stated about Bahirii in Sivraivodavam- Suratdahanm chapter. The discription matches clearly to Bahirji's qualities, his intelligence and adventures.7

Bahirii Naik was not only a detective but also a soldier. He was brave in the sword-racket, as he knew that secret spies would have to face any occasion. If he wants to spread a scuff, or wants to give wrong information to enemy, then being alert, he was cleverly working.

#### Bahirji's contribution in wars and covert operations found in Sanskrit Literature

Bahirji Naik was involved in every incident of Ch. Shivaji Maharaj's life as a detective. In all such incidents, Bahirji would have done half of the work of Maharaj in the slaughter of Afzal Khan, Torna fort, Surat loot, Attack on Shahista khan, Escape from Agra, etc.

#### Torna Fort -

Bahirii Naik and his team observed Torna, Rohida and Murumdev forts were neglected by Adilshah. He brought all details and planned graph of fort to make attack on the same. Ch. Shivaji modified his army and made attack on the same forts and succeeds.8

### Demoralized the Afzal Khan's army (Battle of Pratapgad)-

When Afjal Khan started his journey towards Maratha Empire with a promise to Adilshah to kill or capture Shivaji. The detective agency of Bahirji brought a lot of information against Afzal Khan i.e. his height, his family background, his past, even his food also. Bahirji poisoned the lead flag bearing elephant on the first day of his march. Death of flag bearing elephant was considered as a bad omen by Afjal Khan, and the act of Bahirji was successful.9

During the meeting at Pratangad, detectives brought informations about Afzal Khan's cruel intensions towarsd Ch. Shivaji Maharaj and his planning. Ch. Shivaji Maharaj implemented on the same and killed Afzal Khan very sharply and succeed a great war against Adilshahi Saltanate.

#### Attack on Shahista Khan-3.

Bahirji Naik was expert in detective work, he entered in Lal Mahal to bring all plans and information of Shahiste Khan. He brought total information of Khan, his body guards, his bedroom, his kitchen, entertainment yard and so on. Lal Mahal was guarded by 1,00,000 soldiers and warriors. Ch. Shivaji Maharaj chose 300 Mavale to implement his world's greatest commando operation against Shahiste Khan. In this operation, Ch. Shivaji Maharaj lost only 6 Mavale. He attacked on Khan and safely discharged from the Lal Mahal. This operation was the remarkable example for commandos. 10

In Sivrajvodavam, references are found about Shahista khan's attack. Ch. Shivaji Maharaj had

<sup>124</sup> Assistant Professor & Head Dept of Sanskrit, Deogiri College, Aurangabad

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11, Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

Khan's army, 11

Sri. Varnekar described here about the entry of Bahrii's detectives, who entered in Shahista khan's area to find out the situations in his army.

In the same way, Sri Umashankar Tripathi Sharma stated "Ksatrapatimahakavvam" about the covert operations by Bahirji in Khan's army. Bahirji and his team enterd in Afzal Khan's army in the get op of actors and dancers for their entertainment. They took the information about the food board, how many infantry, cavalcade. elephants, guns and ammunition, people close to it and the soldeir's habits. 12

The credit for getting rid of Shivaji Maharaj from Panhala like Bajiprabhu and Siva Kasid also goes to Bahirji as well.

#### Attack on Surat -

Twice, Shivaji Maharaj attacked on Surat, Aurangazeb's financial capital and carried away much of its wealth. Serdesai remarked that, two or three Banian merchants lost sevseral millions, and the total loss was estimated at 30 million. 13 Inavat Khan was the chief of the Surat city during the attack by Marathas. The city was secured by 10,000 soldiers but Bahirii and his detectives reported to Maharaj that on paper there were 10,000 soldiers. But actually, city was guarded by only 1,000 soldiers. Inavat Khan made fraud of 9,000 soldiers' salary for his personal expenses. 14 Before Surat loot, Shivaji Maharaj sent Bahirji before one month to find out the secret places. richest merchants in Surat. Being Blind, Labour, Beggar he searched secret ways in forests and mountains and returned to Raigad. 15

From all above the discussion, it may conclude that, Historians have different opinions on how Bahirji was linked to Swarajya. Whatever the differences, there is no doubt that Bahirji was with Ch. Shivaji Maharaj from the very very early stage of Swarajya. The task of keeping 'know' Shivaji Maharaj in all the ways is clearly demonstrated by his manipulation. The credit for the making of a visualization of Shivaji

sent detectives to collect the information about Maharai's conceptualisation of the film would definitely go to Bahirji Naik<sup>16</sup>. By adding sharp wisdom and timing to adventure, he has played unmatched performance in the history of Maratha Empire.

> From the time of *Mahabharata*, the doctrine of the state government has been highlighted, the importance of the intelligence is highlighted. In Arthasastra, it is stated as the commander's arms and inelligence, is the eves and ears of the body of the state. It is the principle that eyes and ears are as sensible, sharp as the state is secure. Now. we know that, the Swarajya was calm, happy and secure state, its credit goes to Bahirji Naik. Whatever the laws of country can not do in the framework of the laws of the country, the govrnment of intelligence and intelligence is needed. For the sake of patriotism, this secret to fight enemies of the enemy is in the land of enemy nations. This work is not as risky as it is in non-nations. But, to get the right information from the right places, the detectives must have

> Intelligence, they are from any age but not have glamor. Because they do not challenge the enemy by taking a bare sword in hand. Their prowess does not come in front of people, because they are not a witness. The fighters fight in battle, but the detectives also have to fight in peace. This battel is mostly of patience and intellect. It is easy to disguise, but it is difficult task to get started, so that we have to study it carefully. Believe it is an extraodinary personality that Bahirii Naik is considred to be thinking about the above.

> The research that has been studied about the intelligence systems in the 21st century has been an important form of intelligence and failure of the intelligence agencies. That formula means to remain anonymous. As long as the detective remains anonymous he succeeds. 18 Bahirji Naik was also an unknown. But he remained unknown because he was successful or could remain anonymous so that the answer is no more than historians or not.

पृष्ठसङ्ख्या- 55 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

How old was the age of technology and without the help of technology, how did the manipulation of information collected by analysis, analyses so acurately how to get geographical knowledge and how to convey this information to the desired person at the right time is a puzzle. It is not possible to say that Bahirji Naik created an updated 'information technology' system. It was unquestionable that Bahirii Naik and his machinery were the best monitors of that era.

#### End Notes-

- 1 https://learn.culturalindia.net/the-maratha-empire.html
- http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Maratha E
- <sup>3</sup> World Heritage Encyclopedia, article Id: WHEBN003676556
- 4 Sakal, 23-6-1998
- <sup>5</sup> Kutiliya Arthasatra, 12.12.9, p30
- Desadoot, 30-4-2011 Sivrajyodayam, Ch 42/19-20.
- 8 Shodhganga, p27
- <sup>9</sup> Sivraivodavam, Ch 19/14 & 15-17, p80-81
- <sup>10</sup> Shodhaganga, p28
- 11 Sivrajvodayam, Ch 41/48 & 49-50, p173
- 12 Ksatrapatimahakavyam Ch 6/1-2 & 85-86, p200-201 &
- <sup>13</sup> Serdesai, The Grand Strategist, p341
- <sup>14</sup> Shodhganga, p29<sup>15</sup> Sivrajvodavam, Ch 42/24 & 19-27.
- www.wikipedia> Bahirji Naik
- <sup>17</sup> Maharashtra times, 16-4-2017
- 18 wikipedia>Bahirii Naik

- Govind Sakharam Serdesai, Marathi Rivasat, vol-1, Popular Publication, Mumbai, Edition III,
- H. S. Serdesai. Shivaii The Great Maratha, vol-2. Cosmo Publication, New Delhi, 2002
- Pt. Mahadevshastri Joshi, Baharativa Sanskrirti Kosh, vol-9, Published by Bharatiya Sanskriti Kosh Mandal Pune
- R. P. Kangale, Kutiliva Arthasatra, Maharashtra Raiva Sahitva and Sanskriti Mandal, Minister's office, Mumbai, 1982
- Sri Umashankar Sharma Tripathi. Ksatranatimahakavvam, Publisher- Sri Mihirmani Tripathi, Kashi Vidyapeeth, Varanasi,
- https://mr.wikipedia.org/s/5n8
- https://learn.culturalindia.net/the-marathaempire.html
- http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Ma ratha Empire
- http://shodhganga.inflibnet.ac.in/bitstream/10603 /193985/10/10 chapter-4.pdf
- https://maharashtratimes.indiatimes.com/editoria 1/ravivar-mata/spyarticle/articleshow/58199676.cms

#### **Bibliography**

- An extract from an article on Bahirji Naik from World Heritage Encyclopedia, article Id: WHEBN003676556
- An extract from an article in Sakal Newspaper-Nasik on 23rd June 1998
- An article in Desadoot Newspaper-Ahamadnagar, on 30th April 2011
- Dr. S. B. Varnekar, Sivrajyodayam, Published by Pt. Vasant Gadgil, Yashwant Publishers, Pune, 1972

पृष्ठसङ्ख्या- 56 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

कूटशब्दाः-अद्वैत, आत्म, दर्शन

#### शोधसार:-

जगतीतले चतुरशितिलक्षयोनिषु जननमरणचक्रमनुभवन् जीववर्गः प्रागर्जितपुण्यपुञ्जप्रभावैः मानवशरीरं प्राप्नोति। तादृशमानवजन्मनः परमं लक्ष्यं मोक्ष एव। तादृश मोक्षसाधनसामग्र्याम् मनसः प्राबल्यम् विशेष एव वर्तते । तत् अद्वैतदर्शने विशेषवया वर्णितं वर्तते। वेदान्तदर्शने द्वैत-विशिष्टाद्वैत-शुद्धाद्वैतिद भेदस्य जागरूकत्वेपि परमं 'साम्यमुपैति' इति श्रुतिसमन्वयस्य विरोधात्, सम्भवति एकवाक्यतां वाक्यभेदकल्पनस्य अयुक्तत्वात् । अतः अद्वैते एकिसमन् अनेकान्तरभावस्य सुसम्पादनत्वात् तदेव युक्तं अंगीक्रीयते। मन एव मनुष्याणाम् कारणं बन्धमोक्षयोः इति नियमात् आत्मसाक्षात्कारे मनसः प्राधान्यत्वं कथं वर्ततेति लेखनस्य मुख्योदेशः।

आत्मसाक्षात्कार एव मानवजीवनस्य श्रेष्ठं लक्ष्यम् स्वाध्यायः, चिन्तनम्, ध्यानं च तस्य साधनानि। तानि च मनसा एव कार्याणि। अध्यात्मिकानुभवः अपि मनसा एव प्राप्यः। अतः एवं उक्तं श्रीमद्भिः आद्यशंकराचार्यः —

"श्रुत्यादयः अवुभवादयश्च यथासंभवम् इह प्रमाणः अनुभवावासनत्वात् भूतवस्तुविषयत्वात् च ब्रह्मज्ञानस्य" ।।

"अनुभवारूढं तु ज्ञानफलम्" "यत् साक्षात् अपरोक्षात् ब्रह्म" इति श्रुतिः तत्वमसि इति च "सिद्धवद्पदेशात्" २।

मनः स्वभावतः जडमेव यतः तत् आहारस्य सूक्ष्मभागतः उत्पद्यते। तत् एवं विव्रियते – दष्टाः सौम्य मध्यमानस्य यः अणिमा अनुभावः सः ऊर्ध्वः समुदीषिति, संभूय ऊर्ध्वं नवनीतभावेन गच्छिति, तत् सर्पिर्भविति। यथा अयं दृष्टान्तः, एवमेव सौम्य अन्नस्य ओदनादेः अश्यमानस्य भुज्यमानस्य औदर्येण अग्निना वायुसहितेन स्वजेन इव मध्यमानस्य यः अणिमा सः ऊष्टाः समुदीषित तत् मनः भविति। मनोवयवैः सः संभूय मनः उपचिनोति इति एतत्(छान्दोग्यभाष्यम् ६-६-१-२)।

यद्यपि मनः स्वभावतः जडं तथापि आत्मचैतन्यस्य प्रभावात् तत् चिन्तयितुम् अध्यवसितुम् च शक्नोति। इदमेव स्पष्टीकृतम् आचार्यवर्यैः-

चैतन्यप्रतिबिम्बेन व्याप्तो बोधो हि जायते।

125 अतिथि-अध्यापकः, सी.यल्.वाय्. संस्कृत कालेज् धारवाड, कर्नाटकः-580008

बुद्धेः शब्दादिभिर्भासः तेन मोमुह्यते जगत्।।

चित्तं चेतनमित्येतत् शास्त्रयुक्तिविवर्जितम् । देहस्यापि प्रसङ्गः स्यात् चक्षुरादेस्तथैव च ।। आत्म एव मनसः नियामकः। अतः सः अन्तर्यामी इति कथ्यते। "मनुते अनेन इति मनः सर्वकरणसाधारणं सर्विवषय व्यापकत्वात्..। तेन मनसा यत् चैतन्यज्योतिः मनसः अवभासकं न मनुते, न संकल्पयिति, न अपि निश्चिनोति, मनसः अवभासकंन नियन्तृत्वात् । सर्विवषयं प्रति प्रत्यक् एव इति स्वात्मिन न प्रवर्तते अन्तःकरणम्" 4। यथा आदर्शगतं प्रतिबिम्बं बिम्बम् एव अनुसरित तथा मनः अपि आत्मानम् एव । तत् एवं विवृतम् आचार्यैः –

> मुखादन्यो मुखाभासो यथाऽदर्शानुकारतः । आभासान्मुखमप्येवमादर्शाननुवर्तनात् । अहंकृत्यात्मनिर्भासो मुखाभासवदिष्यते । मखवत् स्मृत आत्मान्योऽविवित्सौ तौ तथैव च ऽ॥

स हि आत्मा तत्रस्थः मनोवृत्तिभिः एव विभाव्यते इति मनोमयः उपाधित्वात् (६)। आत्मनः स्वरूपं ज्ञप्तिः, न ततः नित्य एव। तथापि बुद्धेः उपाधिलक्षणायाः चक्षुरादिद्वारैः विषयकारेण पारिणामिन्या ये शब्दाद्यवभासाः ते आत्मविज्ञानस्य विषयभूता उत्पद्यमाना एव आत्मविज्ञानेन व्याप्ता उत्पद्यन्ते (७)। प्राण भूतेन जिन्नति। वाग् भूतेन वदति, जिह्वा भूतेन रसयित...। तस्मात् सर्वकरणविषयव्यापारकम् एकम् इदं करणं सर्वोपलब्ध्यर्थम् उपलब्धः (10)।

मनसः अस्तित्वं स्वरूपं च एवं विव्रियते आचार्यैः यस्य असन्निधो रूपादिग्रहणसमर्थस्य अपि सतः चक्षुरादेः स्वस्वविषयसंबन्धे रूपशब्दादिज्ञानं न भवति, यस्य च भावे भवति, तत् अन्यत् अस्ति मनः नाम अन्तःकरणं सर्वकरणविषयोपयोगी इति अवगम्यते।

तस्मात् सर्वः हि लोकः मनसाह्येव पश्यित, मनसा शृणोति, तद्व्यप्रत्वे दर्शनाद्यभावात् । अस्तित्वे सिद्धे मनसः स्वरूपार्थम् इदम् उच्यते । कामः स्वीव्यतिकराभिलाषादिः । संकल्पः प्रत्युपस्थितविषयविकल्पनं शुक्लनीलादिभेदेन । विचिकित्सा संशयज्ञानम् । श्रद्धा अदृष्टार्थेषु कर्मसु आस्तिक्यबुद्धिः देवतादिषु च । अश्रद्धा तद्विपरीता बुद्धिः । धृतिः धारणं देहाद्यवसाने उत्तम्भनम् । अधृतिः तद्विपर्ययः । हीः लज्जाः, धीः प्रज्ञा, भीः भयम् । इति एतत् एवमादिक सर्व मनः एव । मनसः अन्तःकरणस्य रूपाणि एतानि (11)

मन अस्य आत्मतः दैवम् अप्राकृतम् इतरेन्द्रियैः असाधारणं चक्षुः । चष्टे पश्यति अनेन इति चक्षुः । वर्तमानकालविषयाणि च इन्द्रियाणि Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.In Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

अतः अदैवानि तानि । मनः तु त्रिकालविषयोपलिब्धकरणं मृदितदोषं च सूक्ष्मव्यविहतादि सर्वोपलिब्धकरण च इति दैवं चक्षुः उच्यते (12) मनसा हि प्रगृहीतानि श्रोत्रादीनि करणानि प्रवर्तन्ते रशनया इव अश्वाः (13) मनः बुद्धिः अहंकारः चित्तं च इति एतत् अन्तःकरणचतुष्टयम् । तस्य विवरणम् एवं कृतं शंकरभगवत्पादैः -

निगद्यतेऽन्तकरणं मनोधीः अहंकृतिश्चित्तमिति स्ववृत्तिभिः। मनस्तु संकल्पविकल्पनादिभिः बुद्धिः पदार्थाध्यवसायधर्मतः। अत्राभिमानादहमित्यहंकृतिः स्वार्थानसंधानगणेन चित्तम॥14

मनोमयकोशविषये एवं वदन्ति आचार्यवर्याः – ज्ञानेन्द्रियाणि च मनश्च मनोमयः स्यात् कोशो ममाहमिति वस्तुविकल्पहेतुः। संज्ञादिभेदकलनाकलितो बलीयान् तत्पूर्वकोशामिपपूर्य विजृम्भते यः॥ पञ्चेन्द्रियैः पञ्चिभिरेव होतृभिः प्रचीयमानो विषयेज्यधारया। जाज्वल्यमानो बहुवासनेन्धनैः मनोमयाग्निर्दहति प्रपञ्चम् 15॥

जाप्रत-स्वपन-सुषुप्ति समाधयः मनसः चतसः अवस्थाः । जाप्रत्-अवस्था तु सुस्पष्टा एव । स्वप्नविषये एवम उक्तम् आचार्यवर्यैः -जाप्रत्रज्ञा अनेकसाधना बहिर्विषया इव अवभासमाना मनःस्पन्दनात्र सती तथाभूतं संस्कारं मनसि आधत्ते । तत् मनः तथा संस्कृतं चित्रितः इव पटः बाह्यसाध्यानपेक्षम् अविद्याकामकर्मभिः प्रेर्यमाणं जाप्रवत अवभासते 16

सुष्ठितिषये एवम् उच्यते - तत्र हि आदर्शापनयने पुरुषप्रतिबिम्बः ।। आदर्शगतः यथा स्वमेव पुरुषम् अपीतो भवति, एवं मनसाद्युपरमे चैतन्यप्रतिबिम्बरूपोग जीवेन आत्मना मनिस प्रविष्टा नामरूपव्याकरणाय परा देवता सा स्वमेव आत्मानं प्रतिपद्यते जीवरूपता मन आख्यां हित्वा।.... मनिस प्रविष्टं मन आदिसंसर्गकृतं जिरूपं परित्यज्य स्वं सदूपं यत् परमार्थसत्यम् अपीतो अपगतो भवित । तस्मात् स्विपति इति एनम् आचक्षते लौकिकाः स्वम् अत्मान हि यस्मात् अपीतः भवित।। समाधिविषये एवम उच्यते — एकात्मप्रत्ययसारं जाग्रदादिस्थानेषु एकः एव अयम् आत्मा इति अव्यभिचरि- यः प्रत्ययः तेन अनुसरणीयम्।

अथवा एकः आत्मप्रत्ययः सारं प्रमाणं यस्य तुरीयस्य अधिगमे तत् तुरीयम् एकात्म प्रत्ययसारम् (18)।

निर्विकारतया वृत्त्या ब्रह्माकारतया पुनः । वृत्तिविस्तरणे सम्यक् समादिर्ज्ञानसंज्ञकः । । "मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमाक्षयोः" इति श्रुतिः । अत एव उक्तम् एवम् श्रीमद्भिः शंकराचार्यैः वायुनाऽऽनीयते मेघः पुनस्तेनैव नीयते । मनसा कल्प्यते बन्धो मोक्षस्तेनैव कलयते ॥ तस्मान् मनः कारणमस्य जन्तोः बन्धस्य मोक्षस्य च वा विधाने। बन्धस्य हेतुर्मिलनं रजोगुणैः मोक्षस्य शुद्धं विरजस्तमस्कम् ॥२० मनोनिग्रहविषये एवम उक्तम आचार्यैः –

प्रयत्नं कुर्वतः पुरुषस्य मेधाविनः अपि इन्द्रियाणि प्रमथनशीलानि विषयाभिमुखं पुरुषं विक्षोभयन्ति । आकुलीकृत्य च हरन्ति प्रसत्य प्रकाशम् एव पश्यतः विवेकविज्ञानयुक्तं मनः । ... इन्द्रियाणां स्वस्वविषयेषु प्रवर्तमानानां यत् मनः

अनुप्रवर्तते, तत् इन्द्रियविषयविकल्पने प्रवृत्त मनः अस्य यतेः प्रज्ञाम् आत्मानात्मविवेकजां नाशयित । कथम् वायुः नावम् इव अम्भित्त । उदके जिगिमषतां मार्गात् उद्धृत्य उन्मार्गे यथा वायुः नावं प्रवर्तयित एवम् आत्मविषयां प्रज्ञां हृत्वा मनः विषयविषयां करोति (21)

योगाभ्यामेन नरः मानसिकोन्नतिं एवम् आप्नोति यद्यपि विषयोपलक्षितानि विषयशछ्ब्दवाच्यानि इन्द्रियाणि अथवा विषया एव अनाह्रियमाणविषयस्य कष्टे तपिस स्थितस्य मूर्खस्य अपि विनिवर्तन्ते वेहवतः, रसः विषयेषु यः तं वर्जयित्वा । 'रसशब्दो रागे प्रसिद्धः' 'स्वरसेन प्रवृत्तो रिसको रसज्ञः' इत्यादिदर्शनात् । सः अपि रसः रसज्ञानरूपः सूक्ष्मः अस्य यतेः परं परमार्थतत्त्वं ब्रह्म दृष्ट्वा उपलभ्य अहं एव तत् इति वर्तमानस्य निवर्तते, निर्बीजं विषयविज्ञानं सपद्यते हति अर्थः । न असित सम्यय्दर्शने रसाय उच्छेदः, तस्मात सम्यय्दर्शनात्मिकायाः प्रज्ञायाः स्थैर्यम् कर्तव्यम् इति अभिप्रायः (22)

अमनीभावः कथं साधनीयः?
स्वात्मन्येव सदा स्थित्वा मनो नश्यति योगिनः ।
वासनानां क्षयश्चातः स्वाध्यासापनयं कुरु । 123
कथं पुनः अमनीभावः इति । उच्यते आत्मा एव सत्यम् आत्मसत्यं,
मृत्तिकावत् – वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिका इत्येवसत्यम् इति
श्रुतेः । तस्य शास्त्राचार्योपदेशम् अन्ववबोधः आत्मसत्यानुबोधः। तेन
संकत्य्याभावात् तत् न संकत्पयते दाह्याभावे ज्वलनम इव अग्नेः
यिसम् काले, तिस्मन् काले अमनस्ताम् अमनोभावं याति।
प्राह्याभावे तत् मनः अग्रहं ग्रहणविकत्यनावर्जितं भवति (24) ।
मनसः अन्तर्मुखता आत्मसाक्षात्कारस्य कारणं कथं भवति इति
वर्णितम् आचार्यैः -

यथा यथा प्रत्यगवस्थितं मनः तथा तथा मुच्चित वाह्यवासनाः । निःशेषमोक्षे सित वासनानाम् आत्मानुभूतिः प्रतिबन्धशून्या । । बाह्यं निरुध्ये मनसः प्रसन्नता मनः प्रसादे परमात्मवर्शनम् । तस्मिन् सुदृष्टे भवबन्धनाशो बहिर्निरोधः पदवी विमुक्तेः । ।25 एवं अद्वैतवर्शने आत्मसाक्षात्कारसामग्र्याम् मनोविमर्शः पर्यवसायी वर्तते।

पृष्ठसङ्ख्या- 57 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at Jahnavisanskritejournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

- ब्रह्मसूत्र भाष्यम् १-१-२
- 2. ब्रह्मसत्र भाष्यम३-३-३२
- उपदेशसाहस्री ५-४-१८-८
- केनोपनिषद्भाष्यम १-५
- 5. उपदेशसाहस्री १८-३२-३३
- 6. मुण्डक-उपानषद्भाष्यम् २-२-८
- तत्तिरीय-उपनिषद्धाप्यम २-१
- छान्दोग्यभाष्यम् २-७-१
- 9. छान्दोग्यभाष्यम ५-१-५
- 10. ऐतरेय-भाष्यम ५-२
- 11. बृहदारण्यक भाष्यम् १-५-३
- 12. छान्दोग्यभाष्यम ८-१२-५
- 13. कठोपनिषद्धाष्यम ३-३
- 14. विवेकचुडामणिः ९५-९६
- 15. विवेकचडामणि:१६९-१७०
- माण्डुक्योपनिषद्भाष्यम् ४
- 16. 17. छान्दोग्यभाष्यम ६-८-१
- 18. माण्डूक्य-उपनिषद्भाष्यम् ७
- अपरोक्षानुभूतिः १२४
- 19.
- 20. विवेकचुडामणिः १७४-१७५
- 21. भगवद्गीता - भाष्यम् २-६०-६७
- 22. भगवद्गीताभाष्यम् २-५९
- 23. विवेकचूडामणिः २७८
- गौडपादकारिका भाष्य ३-३ 24.
- विवेकचुडामणिः २७७, ३३६ 25.

- ७. कठोपनिषद्भाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- ८. केनोपनिषद्धाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- ९. तत्तिरीय-उपनिषद्भाप्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- १०. ऐतरेय-भाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- ११. बृहदारण्यक भाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- १२. गौडपादकारिका भाष्यम गीताप्रेस. गोरखपुर।



- १. ब्रह्म सूत्र भाष्यम् श्री शारदापीठम्
- २. विवेकचुडामणिः श्री रामकृष्णाश्रम मैसूर्।
- 3. भगवद्गीताभाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- ४. अपरोक्षानुभृतिः श्री रामकृष्णाश्रम मैसूर्।
- ५. माण्ड्रक्य-उपनिषद्भाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।
- ६. छान्दोग्यभाष्यम् गीताप्रेस्, गोरखपुर।

पृष्ठसङ्ख्या- 59 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645

# पुराणोत्पत्तिर्महत्त्वञ्च

डॉ. मुकेशकुमारटेलर:

कृटशब्दा:-पुराणम्, व्युत्पत्तिः, परिभाषा, पराणोत्पत्ति: पुराणविद्या, वेदव्यासः, कृष्णद्वैपायनः, पुराणानां महत्त्वम् चतुर्दशविद्याः, पुराणोद्देश्यम्

#### शोधसार:-

भारतीया संस्कृतिर्हि श्रुति-स्मृति-पुराणानामाश्रयेणाद्य यावत् प्रचलित । वेदेष यद भारतीयाचारविचारव्यवहारस्वरूपं सङ्क्षेपत उपलभ्यते तत् स्मृतिष् प्राणेषु च कथनोपकथनद्वारा विस्तारं प्राप्यते । भगवता कष्णद्वैपायनव्यासेन लोककल्याणाय पुराणानां रचना कृता । वेदानामुपबृंहणमेव पुराणानां मुलोद्देश्यम् । वैदिकगृढरहस्यानां सरलभाषायां जनोपयोगीकथानकानां माध्यमेन प्रकटीकरणस्य कार्यं पुराणै: सम्यक कृतम । अपि च भारतजनमानसे भक्ति-ज्ञान-वैराग्य-सदाचार- धर्माचरणादीनां प्रतिष्ठापनाया: कार्यमपि पुराणानां माध्यमेनैव जातम् । पुराणशब्दस्य परिभाषा विषये विद्वतस्वपि मतवैभिन्यं दृश्यते । परातनपरम्पराव्यवहारघटनादिकस्य परिचायकाः ग्रन्था: प्राणरूपे प्रसिद्धा: । अष्टाविंशतितमेन व्यासेन भगवता कष्णद्वैपायनेन चतुर्णां वेदानां प्राणसंहितायाश्च विस्तारोऽष्टादशपुराणेषु कृत:।

संस्कतवाङमये पुराणानां विशिष्टं महत्त्वं विद्यते प्राचीनभारतीयसंस्कतेरध्ययनार्थं पराणानामध्ययनमत्यन्तावश्यकं भवति । पौराणिकसाहित्यं न केवलं संस्कृतवाङ्गयस्यापित् भारतीयसंस्कतेरमल्यनिधिरप्यस्ति । इतिहासस्याध्ययनदृष्ट्यापि पुराणानां महत्त्वं सुविदितमेव । भगवता कृष्णद्वैपायनव्यासेन लोककल्याणाय पराणानां रचना कता । वेदानामपबंहणमेव पराणानां मलोद्देश्यम । वैदिकगढरहस्यानां सरलभाषायां जनोपयोगिनां कथानकानां माध्यमेन प्रकटीकरणस्य कार्यं पुराणै: सम्यक्कृतम् ।

अपि च भारतजनमानसे भक्ति-ज्ञान-वैराग्य-सदाचार-धर्माचरणादीनां प्रतिष्ठापनाया: कार्यमपि पुराणानां माध्यमेनैव जातम

पुराणेतिपदस्य व्युत्पत्ति: 'सायञ्चिरम्प्राह्मप्रगेऽव्ययेभ्यष्टयटयलौ तट च' 126 इति सत्रेण **'ट्य'** इति प्रत्ययाद्भवति । यास्केन निरुक्ते 'पुराणम्' इति शब्दस्य निर्वचनं कृतम्-'प्राणं कस्मात् । प्रा नवं भवति ।'<sup>127</sup> इति । तात्पर्यमस्ति यत प्राचीनं भत्वापि नवीनं भवतीति पराणम ।

पुराणेष्वपि पुराणशब्दस्य व्युत्पत्तिः प्रदर्शिता । वायुपुराणे 'पुरा ह्यनित' 128 अर्थात प्राचीनकाले यद्विद्यमानमासीदित्यस्मिन्नर्थे व्यत्पत्तिः कृता । ब्रह्माण्डपुराणे 'परा ह्यभुच्चैतत' 129 अर्थात प्राचीनकालेऽभवदिदमिति व्युत्पत्तिः प्रदर्शिता । पद्मपुराणे कथितम्-**'परा परम्परां वक्ति पराणं तेन वै स्मतम्'**<sup>130</sup>। प्राचीनकालिकीनां परम्पराणां प्रवचनं कुर्वन्त्येतस्मादेव कारणादेतानि पुराणानि प्रोक्तानीत्यर्थ-

पराणशब्दस्य परिभाषाविषये विभिन्नविदषां मतान्यपि दर्शनीयानि । मधुसुदनसरस्वतीमहाभागेनोक्तं यत् विश्वसृष्टेरितिहास: पुराणं कथ्यते । 131 सायणाचार्येणाप्यस्मिन प्रसङ्गे कथितम- 'जगत: प्रागवस्थामनुक्रम्य सर्गप्रतिपादकं वाक्यजातं पुराणम्<sup>,132</sup> इति । अर्थाज्जगत: उत्पत्ते: पूर्वादेवारभ्य सृजनस्य क्रमिकविकासयात्राया: वर्णनमेव पराणम।

#### (अ) प्राणोत्पत्तिः

पराणशब्दस्य सर्वप्रथमोल्लेखः ऋग्वेदे प्राप्यते । तत्र प्राणेति शब्दस्य विभिन्नार्थेषु विभिन्नमन्त्रेषु प्रयोगोऽभवत् यथा-

'सना पुराणमध्येम्यारान्महः पितुर्जनितुर्जामि तन्नः' <sup>133</sup> 'पुराणमोक: सख्यं शिवं वां युवोर्नरा द्रविणं जहाव्याम्'<sup>134</sup> 'चाक्लुप्रे तेन ऋषयो मनुष्या यज्ञे जाते पितरो न: पुराणे' 135 इत्यादिषु मन्त्रेषु पुराणेति शब्द: प्राचीनताया: द्योतक: परन्त ऋग्वेदस्यैव 'तं गाथया प्राण्या प्नानमभ्यन्षत' इत्यस्मिन् मन्त्रे शब्दोऽयं 'गाथया' इति पदस्य विशेषणरूपे प्रयुक्त: । एवमेव यजुर्वेदेऽपि 'ताभ्यां पतेम स्कृताम् लोकं यत्रऽऋषयो जग्मः प्रथमजा: पुराणा: 137, 'तदन् प्रेत सुकृताम् लोकं यत्रऽऋषयो

<sup>126</sup> अष्टाध्यायी 4/3/23

पृष्ठसङ्ख्या- 60 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> निरुक्तम 3/19

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> वायुपुराणे 1/48

<sup>129</sup> ब्रह्माण्डपुराणे 1/1/173

<sup>130</sup> पद्मपुराणे-सृष्टिखण्डे-2/54

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> मधुसुदनसरस्वतीमहाभागस्य 'पुराणोत्पत्तिप्रसङ्गे'। पुराणरहस्ये. पृ0सं0-2

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> आचार्यसायणेन - ऐतरेयब्राह्मणस्य भृमिकायाम् ।

<sup>133</sup> ऋग्वेदे 3/54/9

<sup>134</sup> ऋग्वेदे 3/58/6

<sup>135</sup> ऋग्वेदे 10/130/6

<sup>136</sup> ऋग्वेदे 9/99/4

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> यजुर्वेदे 18/52

प्राचीनेत्यस्मिन्नेवार्थे प्रयुक्तः । अथर्ववेदे पुराणोत्पत्तिविषये कथितमस्ति यद्यज्ञोच्छिष्टादेव वेदाः प्राणानि देवाश्चोत्पन्नाः जाताः -

ऋच: सामानि च्छन्दांसि पुराणं यजुषा सह। उच्छिष्टाज्जितेर सर्वे दिवि देवा दिविश्रित: ॥139 'तिमितिहासश्च पुराणं च गाथाश्च नाराशंसीश्चानुव्यचलन् १140 इत्यथर्ववेदस्यैवैकिस्मिन् मन्त्रे पुराणशब्दस्य प्रयोग: इतिहासगाथानाराशंसीत्यादिभिः पदैः साकमभूत् । अतएवात्र इदमवश्यमेव स्पष्टं भवति यदत्र पुराणेति शब्दः प्राचीनमात्रार्थद्योतक एव न प्रयुक्तः । यतो ह्यथर्ववेदोऽर्वाचीनो मन्यतेऽतस्तत्रायं शब्दः साहित्यस्यैकस्याः विशिष्टशाखायाः स्वरूपं प्राप्तः ।

ब्राह्मणसाहित्येऽपि पुराणशब्दस्योल्लेखः प्राप्यते । शतपथब्राह्मणे पुराणोदयगाथा वर्णिता- 'मध्वाहृतयो ह वा एता देवानां यदनुशासनानि विद्या वाकोवाक्यमितिहासपुराणं गाथा नाराशंस्यः स य एवं विद्वाननुशासनानि विद्या वाकोवाक्यमितिहासपुराणं गाथा नाराशंसीरित्यरहरहः स्वाध्यायमधीते मध्वाहृतिभिरेव तद्देवांस्तर्पयति त एनं तृप्तास्तर्पयन्ति योगक्षेमेण प्राणेन ।'<sup>141</sup> गोपथब्राह्मणे पुराणेः सहितं वेदानां निर्माणस्य चर्चाऽभवत्- 'एवमिमे सर्वे वेदा निर्मिताः ससंकल्पाः सरहस्याः सब्राह्मणाः सोपनिषत्काः सान्वाख्यानाः सपुराणाः'।<sup>142</sup>

बृहदारण्यकोपनिषदि कथितमस्ति यत् 'स यथाऽर्द्रैधाग्नेरभ्याहितात्पृथग्धम्मा विनिश्चरन्त्येवं वा अरेऽस्य महतो भूतस्य निश्चसितमेतद् यद् ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथ्यविङ्गरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निःश्चसितानि ।' <sup>143</sup> अर्थाद्यथा आर्द्रकाष्ठस्य ज्वलनेन पृथक् पृथक् धूम्नं निर्णच्छित तथैव एकस्मादेव परमात्मनः पृथक् पृथक् रीत्या ऋग्वेद-यजुर्वेद-सामवेद-अथर्वाङ्गिरस-इतिहास-प्राण- उपनिषद्-श्लोक-सूत्र-व्याख्यान-अनुव्याख्यानादयः नि:श्वासरूपेण निरगच्छन् । वाजसनेयिब्राह्मणोपनिषद्यपि समानार्थकं कथनं प्राप्तं भवति ।<sup>144</sup>

छान्दोग्योपनिषदि पुराणस्य गणना पञ्चमवेदरूपे कृता- 'स होवाचर्ग्वेदं भगवोऽध्येमि यजुर्वेदं सामवेदमाथर्वणं चतुर्थमितिहासपुराणं पञ्चमं वेदानां वेदम्' इति ।<sup>145</sup>

मनुस्मृत्यां धर्मशास्त्राख्यानेतिहासादिभि: सह पुराणानामपि श्रवणस्योल्लेख: प्राप्यते -

स्वाध्यायं श्रावयेत् पित्र्ये धर्मशास्त्राणि चैव हि । आख्यानानीतिहासांश्च पुराणानि खिलानि च ॥¹⁴ एवमेव याज्ञवल्क्यस्मृतावपि पुराणविद्याया: गणना चतुर्वशविद्यासु कता-

> पुराण-न्याय-मीमांसा-धर्मशास्त्राङ्गमिश्रिता:। वेदा: स्थानानि विद्यानां धर्म्मस्य च चतुर्दश॥<sup>147</sup>

महाभारतस्यादिपर्विण प्र<mark>दत्तो</mark>ऽयं श्लोकः पुराणस्य वर्ण्यविषयस्य प्रतिपादकोऽस्ति-

पुराणे हि कथा दिव्या आदिवंशाश्च धीमताम्। कथ्यन्ते ये पुरास्माभिः श्रुतपूर्वाः पितुस्तव ॥<sup>148</sup> पुराणानां प्राचीनतायाः विषये पुराणेष्वपि चर्चाऽभूत् । मत्स्यपुराणे कथितम-

> पुराणं सर्वशास्त्राणां प्रथमं ब्रह्मणा स्मृतम् । अनन्तरं च वक्त्रेभ्यो वेदान्तस्य विनि:सृता: ॥<sup>149</sup> पद्मपुराणेऽपि समानार्थको श्लोक: प्राप्यते ॥<sup>150</sup>

देवीभागवते पुराणं धर्मपुरुषस्य हृदयस्वरूपं मतम् -

श्रुतिस्मृती उभे नेत्रे पुराणं हृदयं स्मृतम् । 151 पुराणानामुत्पत्तेर्विषयं मार्कण्डेयपुराणे कथनमिदं प्राप्यते-उत्पन्नमात्रस्य परा ब्रह्मणोऽट्यक्तजन्मनः ।

पृष्ठसङ्ख्या- 61 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at <u>Jahnavisanskritejournal.in</u> Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

#### पुराणमेतद्वेदाश्च मुखेभ्योऽनुविनि:सृता: ॥ 152

तात्पर्यमस्ति यत्पूर्वकाले उत्पन्नमात्रस्याव्यक्तजन्मनः

ब्रह्मणः मुखेभ्यो पुराणं वेदाश्चोद्भूताः । पुराणस्योद्देश्यविषये कथ्यते यद्वेदस्य गुह्यार्थस्य रोचकविधिना आख्यानोपाख्यानगाथाकल्पशुद्ध्यादीनां माध्यमेन स्पष्टीकरणाय महर्षिकृष्णद्वैपायनवेदव्यासेन वेदार्थस्य विस्तारः पुराणरूपे कृतः । यथोक्तं विष्णुपुराणे-

# आख्यानैश्चाप्युपाख्यानै: गाथाभि: कल्पशुद्धिभि:। पुराणसंहितां चक्रे पुराणार्थविशारद:।।<sup>153</sup>

पदापुराणेऽपि उपदशोऽभवद्यदितिहासपुराणयो: माध्यमेन वेदार्थस्य व्याख्या करणीया। 154 समान एवोपदेश: वायुपुराणेऽपि प्राप्यते। 155 महाभारतेऽपि एवमेवोपदेशवाक्यं प्राप्यते। 156

पुराणानां क्रमिकविकासविषयेऽपि विविधप्रन्थेषूल्लेखः प्राप्यते । मत्स्यपुराणे उल्लिखितं यत् कल्पान्तरे (पूर्वकाले) पुराणमेकमेवासीत् ततः वेदव्यासऋषिणा इदं शतकोटिरूपे विस्तारं प्राप्तम् -

## पुराणमेकमेवासीत्तदा कल्<mark>पान्तरेऽनघ।</mark> त्रिवर्गसाधनं पृण्यं शतकोटिप्रविस्तरम्॥<sup>157</sup>

वेदानां व्यासकर्तार: ऋषय: 'वेदच्यास' इति नाम्ना प्रसिद्धाः सन्ति । इमे व्यासाः एव पुराणानामिप प्रवक्तारोऽभवन् । प्रत्येकस्मिन् युगे (कालान्तरे) एतस्यां व्यासपरम्परायामनेका: ऋषय: जाता: । (1) स्वयम्भू: ब्रह्मा (2) प्रजापति: (3) उशना (शुक्राचार्यः) (4) बृहस्पति: (5) सिवता (सूर्यः) (6) मृत्युः (यमः) (7) इन्द्रः (8) वसिष्ठः (9) सारस्वत: (10) त्रिधामा (11) त्रिशिखः (त्रिवृषः) (12) भरद्वाजः (13) अन्तरिक्षः (14) वर्णी (15) त्रय्यारुणः (16) धनञ्जयः (17) ऋतुञ्जयः (18) जयः (19) भरद्वाजः (20) गौतमः (21) हर्यात्मा (22) वाजश्रवा (23) सोमशुष्मायणः (24) तृणबिन्दुः (25) भागंवः ऋक्षः (वाल्मीिकः) (26) शक्तिः (27) पराशरः (28) कृष्णद्वैपायनश्चेत्यादीनामष्टाविशतिव्यासानां नाम्नामुल्लेखः श्रीविष्णुपुराणे प्राप्यते । <sup>158</sup> एवमेव नामोल्लेखः वायुपुराणे <sup>159</sup> श्रीमद्देवीभागवते <sup>160</sup> चापि प्राप्यते । परन्तु तत्र किञ्चिनामवैभिन्यमिप प्राप्यते । परिन्त्वदं सुविदितमेव यदेतस्यां व्यासपरम्परायामन्तिमव्यासस्य (अष्टाविंशतितमस्य व्यासस्य) रूपे

भगवान् कृष्णद्वैपायन: एव ख्यातिं प्राप्त:।

अतः वेदादारभ्य ब्राह्मणारण्यकोपनिषद्स्मृतिपुराणमहाकाव्यादिषु सर्वत्र पुराणविद्यायाः न केवलं परिचयः प्राप्यतेऽपितृ परवर्तिषु प्रन्थेषु तस्याः उत्तरोत्तरमुन्नतिः मानसम्मानसंवर्द्धनं चापि दृश्यते । ऋग्वेदकाले पुराणितिशब्दः सामान्यतः प्राचीनार्थे एव प्रयुक्तः परन्त्वथर्ववेदे प्रयुक्तं 'पुराणम्' इति पदं स्पष्टरूपेणैकस्याः विद्यायाः वाचकः शब्द आसीत् । पुराणविद्या वेदानां समकालिकी विद्याऽसीत् परन्तु सा विद्या कालान्तरे प्रक्षिप्ता जाता । वैदिककाले प्रचलिता पुराणसंहिता सम्प्रत्यप्राप्या एव किन्तु वेदेषु निहत्तगृहज्ञानं सङ्केतमात्रप्राप्तोद्धरणाश्चेवाधुना प्राप्ताष्टादशपुराणेषूपाख्यानमाध्यमेन विस्तारं प्राप्ताः इत्यस्मिन् सन्दर्भे सर्वेषु विद्वत्सु मतैक्यं प्राप्यते । विषयेऽस्मिन नारदीयपराणे उक्तमपि-

तथेदं वाङ्मयं जातं पुराणेभ्यो न संशय:। वेदार्थादधिकं मन्ये पुराणार्थं वरानने। वेदा: प्रतिष्ठिता: सर्वे पुराणेष्वेव सर्वदा।।<sup>161</sup>

# (आ) पुराणानां महत्त्वम्

पुराणानां महत्त्वविषये पद्मपुराणे उल्लिखितमस्ति-यथा सूर्यवपुर्भूत्वा प्रकाशाय चरेद्धरि: । सर्वेषां जगतामेव हरिरालोकहेतवे ॥ तथैवान्त: प्रकाशाय पुराणावयवो हरि: । विचरेदिह भूतेषु पुराणं पावनं परम् ॥<sup>162</sup>

भावोऽस्ति यत् श्रीभगवान् हरि: यथा सूर्यस्य रूपं धारयित्वा सर्विस्मन् जगित प्रकाशं करोति तथैव भगवान् हरि: स्वयं परमपावनं पुराणरूपं धारयित्वा भूतानामन्त:करणस्यान्धकारस्य निवारणं कृत्वा ज्ञानप्रकाशस्योत्पादनार्थमत्र (अस्मिन् लोके) विचरणं करोति । इत्थमेव पुराणमाहात्म्यवर्णनप्रसङ्गे

शिवपुराणस्योमासंहितायामपि पुराणस्य महत्त्वमेवं प्रकटितम् -जगद्य**था निरालोकं जायतेऽशशिभास्करम् ।** विना तथा पुराणं ह्यध्येयमस्मान्मुने सदा ॥<sup>163</sup> अर्थाद्यथा शशिभास्कराभ्यां विना सम्पूर्णं जगत् अन्धकारमयं भवति

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> यजुर्वेदे 18/58

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> अथर्ववेद: 11/9/24

<sup>140</sup> अथर्ववेद: 15/6/11

<sup>141</sup> शतपथब्राह्मणम 11/5/6/8

<sup>142</sup> गोपथब्राह्मणम् 1/2/9

<sup>143</sup> बृहदारण्यकोपनिषद 2/4/10

<sup>144</sup> वाजसनेयिब्राह्मणोपनिषद 2/4/10

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> छान्दोग्योपनिषद 7/1/2

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> मनस्मतिः 3/232

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> याज्ञवल्क्यस्मृतिः उपोदघाते तृतीय: श्लोक:

<sup>148</sup> महाभारतम आदिपर्वणि 5/2

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> मत्स्यपुराणम् 53/3

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> पद्मपुराणम् 1/45

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> देवीभागवतम् 11/1/21

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> मार्कण्डेयपुराणम् 45/20

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> श्रीविष्णुप्राणम् 3/6/15

<sup>154</sup> पद्मपुराणम् 2/52

<sup>155</sup> वायुपुराणम् 1/46

<sup>156</sup> महाभारतम् 1/1/204

<sup>157</sup> मतस्यपुराणम् 53/4

<sup>158</sup> श्रीविष्णुपुराणम् 3/3/11-19

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> वायुप्राणम् 23/111-207

<sup>160</sup> श्रीमद्देवीभागवतम् 1/3/26-33

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> नारदपुराणम् 2/24/17-18

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> पद्मपुराणम् स्वर्गखण्डे 61/61-62

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> शिवपुराणम् उमासंहितायाम् 8/3

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at <u>Jahnavisanskritejournal.in</u> Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

तथैव विना पुराणाध्ययनेन सर्वत्राज्ञानान्धकार एव भवति । अतः पुराणमस्माभिः सर्वदाध्येयम् ।

धार्मिकदृष्ट्यापि पुराणानां बहुमहत्त्वं विद्यते । पुराणानि वेदविहितस्य धर्मस्यैव सरलया भावगम्यया भाषया विशवं वर्णनं कुर्वन्ति । वेदविहितान् रहस्यमयान् तत्त्वान् सर्वे जना अवगन्तुं समर्थाः न भवन्ति अतः जनसाधारणेषु वेदविहितानां गृढार्थानां सरल-सुगमभाषायामाख्यानरूपे प्रचारायैव पुराणानि विरचितानि । लोके वैदिकधर्मस्य सञ्चारणस्य कार्यं पुराणेरेव सम्पन्नमभूत् । एतस्मात्कारणादेव पुराणं पञ्चमवेदस्य गौरवमहिति । छान्दोरयोपनिषदि पराणस्य गणना पञ्चमवेदस्य कता- 'स

आत्मनो वेदविद्या च ईश्वरेण विनिर्मिता। शौनकीया च पौराणी धर्मशास्त्रात्मिका च या॥ तिस्रो विद्या इमा मुख्या: सर्वशास्त्रविनिर्णये। पराणं पञ्चमो वेद इति ब्रह्मानशासनम॥।165

होवाचर्ग्वेदं भगवोऽध्येमि यजर्वेदं सामवेदमाथर्वणं

चतुर्थमितिहासपुराणं पञ्चमं वेदानां वेदम्' इति । 164 एवमेव

स्कन्दपराणेऽपि पराणस्य वेदत्वं प्रतिपादितम-

अत्र सर्वशास्त्रविनिर्णयार्थं स्वीकृतासु तिसृसु प्रमुखविद्यासु पराणविद्यापि गणितास्ति ।

पुराणानामध्ययनेन पुराणानां महत्त्वं को न जानाति? पुराणानामध्ययनेन पुराणालक्षणानुसारं सृष्टेः क्रमिकसृजनस्य सम्पूर्णप्रक्रियायाः ज्ञानं, तत्पश्चात् वंशवर्णनादितिहासज्ञानं तथा च मन्वन्तरप्रक्रियामाध्यमेन कालपिरमाणज्ञानमपि सम्भवति । प्राचीनभारतस्य सभ्यतायाः, संस्कृतेः, विद्यावैभवस्य, दर्शनस्य भारतीयजीवनस्योच्चादर्शानाञ्च सम्पूर्णज्ञानं पुराणानां माध्यमेनैव भवितुं शक्यते । मानवधर्मस्य संस्कृतेश्च वास्तविकं स्वरूपमवगन्तुं पुराणानामध्ययनं चिन्तनं मननञ्चात्यन्तावश्यकं विद्यते । भारतीयजनमानसस्य सम्पूर्णज्ञानायाद्य च विश्वमञ्चे भारतस्य विश्वगुरुरूपे पुनः प्रतिष्ठापनाय वेदैः सह पराणानामप्यनशीलनमत्यन्तावश्यकमस्ति।

यदि वयं साहित्यिकदृष्ट्या चिन्तनं कुर्मः तर्हि पश्यामः यत् वैदिकसाहित्यस्यानन्तरं सम्पूर्णसाहित्यं पुराणेध्वेव सन्निहितमथवा पुराणेरेवोपकृतमस्ति । अग्निपुराणादिकेषु काव्यशास्त्रीया चर्चापि भृता। नीतिशास्त्रं, समाजशास्त्रं, दर्शनशास्त्रं, धर्मशास्त्रं, काव्यशास्त्रं, व्याकरणशास्त्रं, शिक्षाशास्त्रं, तन्त्रशास्त्रं, चिकित्साशास्त्रं, ज्योतिरशास्त्रं, वर्णाश्रमसंस्कार-विवाहपुरुषार्थव्रतदानतपश्राद्धपूजाराजधर्मतीर्थयोगभक्त्यादिकस्य ज्ञानं किं किं न वर्णितं भगवता वेदव्यासेनाष्टादशपुराणेषु । कदाचिदेतै: सर्वै: कारणैरेव ऋषियाज्ञवल्क्येन पुराणविद्याया: गणना

> पुराण-न्याय-मीमांसा-धर्मशास्त्राङ्गमिश्रिता:। वेदा: स्थानानि विद्यानां धर्म्मस्य च चतर्दश।।<sup>166</sup>

चतर्दशविद्यास प्राथम्येन कता-

पुराणस्याध्ययनस्यावश्यकतायाः विषये श्रीकृष्णमणित्रिपाठिमहाभागेनोल्लिखितं यत् - ''वेदेषु येषामाध्यात्मिकाधिदैविकाधिभौतिकबौद्धिकव्यावहारिकनैतिकसां स्कृतिकदेवमानुषजडचेतनात्मकानां विषयाणां सूक्ष्मरूपेण विधानं विद्यते, ब्राह्मणभागे, आरण्यके, स्मृतिग्रन्थेषु च येषां प्रतिपादनमस्ति, तेषां सर्वप्रकारकाणां पुराणेषु आकर्षकबुद्धिगम्यमनोग्राह्योपदेशप्रदकथानकरूपेण वर्णनं कृतमस्ति । पुराणेषु न केवलमाचारव्यवहारदैनिकक्रियामात्रस्योल्लेखोऽस्ति, किन्तु मानवजीवनोपयोगिनीनां विविधानां भावनानां पूर्णं विवेचनं विद्यते । अतः पुराणानामध्ययनेन वेदार्थनिधीनामुपलिब्धभीवितुमर्हित । पुराणाध्ययनं विना यथार्थज्ञानं मानवीयजिज्ञासायाः पूर्तिश्च न सम्भवति ।'' <sup>167</sup> त्रिपाठिमहाभागस्य टिप्पण्यानया पुराणविद्यायाः विशिष्ठं महत्त्वं प्रकटितं भवति ।

अतः इदं स्पष्टमेव यत् भारतीयसाहित्यस्य संस्कृतेश्चाध्ययनार्थं प्राणानामध्ययनमत्यन्तावश्यकमनिवार्यञ्चास्ति ।

# सन्दर्भग्रन्थसची

- 1. ऋग्वेद संहिता, आर्य साहित्य मण्डल लि0, अजमेर, 1952
- 2. यजुर्वेद भाष्य, दयानन्द सरस्वती, अजमेर

पृष्ठसङ्ख्या- 63 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

- अथर्ववेद संहिता, (आङ्ग्लानुवाद:) W. D. Whitney, Harvard University, 1905
- 4. The Nighantu and Nirukta, L. Sarup, Motilal Banarsidass, 1967
- शतपथब्राह्मण, Julius Eggeling, Motilal Banarsidass, Delhi, 1978

J**ahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal** by **सारस्वत-निकेतनम्**) published by Dr. **Bipin Kumar Jha** Avilable at <u>J**ahnavisanskritejournal.in**</u> Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

- उपनिषद्संग्रह, सं0-प्रो0 जे0 एल0 शास्त्री, मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली, 1984
- 7. अष्टाध्यायी, महर्षि पाणिनि, वैदिक पुस्तकालय, अजमेर
- 8. मनुस्मृति (हिन्दी टीका सहित), भार्गव पुस्तकालय, बनारस
- याज्ञवल्क्यस्मृति, श्री पं0 गुरुप्रसाद शास्त्री, नवलिकशोर प्रेस, लखनउ, 1929
- वायु-पुराण, सं0-पं0श्रीराम शर्मा आचार्य, संस्कृति संस्थान, बरेली. 1967
- The Vayu Purana, Ed. G. V. Tagare, Motilal Banarsidas, Delhi, 1987
- Vayu Purana, Anandashram Sanskrit Series, Poona, 1905.
- 13. Brahmanda Purana, Venkatesvara Press, Bombay, 1857
- पद्म-पुराण, सं0-पं0श्रीराम शर्मा आचार्य, संस्कृति संस्थान, बरेली, 1968
- पद्मपुराणम्, सं0-मनसुखरायमोर, 5, क्लाइव रॉ, कलकत्ता,
   1957
- मत्स्यपुराण, सं0-पं0श्रीराम शर्मा आचार्य, संस्कृति संस्थान, बरेली
- Matsya Purana, Anandashram Sanskrit Series Poona
   मार्कण्डेय-महापराणम, राष्ट्रिय संस्कृत संस्थान, नई दिल्ली
- Markandeya Purana, Ed. by Jivananda Vidyasagar, Bhattacharya, Calcutta, 1879
- 20. श्रीविष्णपराण, गीताप्रेस, गोरखपर, सं0 2033
- 21. नारदीय-महापुराणम्, राष्ट्रिय संस्कृत संस्थान्, नई दिल्ली,
- 22. शिव पुराण, वेंकटेश्वर स्टीम प्रेस, मुम्बई, 1920
- The Siva Purana, Motilal Banarsidass, Delhi, 1970
- 24. स्कन्दप्राण, एन. के. प्रेस, लखनऊ, 1916
- The Skanda Purana, Motilal Banarsidas
   Publishers Private Ltd, Delhi, 1957
- Devi-Bhagavata Purana, Manasukharaya Mor, Calcutta, 1960
- 27. पुराणपर्यालोचनम्, (दोनों भाग) डॉ. श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी, चौखम्भा प्रकाशन, वाराणसी, 1982
- 28. पुराणरहस्य, श्री सुरजनदास स्वामी, वैदिक यन्त्रालय, अजमेर, सं. 2044

# प्रतापविजयम्' में निरुपित मानवीय मूल्य

अनु कुमारीःः

**कूटशब्द-** वातावरण, सदगुण, व्यक्तित्व |

#### गोधसार-

शरीर से सभी मनुष्य मानव है परन्तु मानवता मूल्यों से ही आती है। स्नेह, परोपकार, पर हित की भावना इन सभी गुणों से मानवता स्वतः परिलक्षित होती है। मानवता की परख इन्हीं गुणों से हर क्षण होती है। नाटकीय पात्रों के सदगुण, दूसरों के प्रति सदभावना तथा उनके व्यक्तित्व से मानवीय मुल्यों का अध्ययन किया जायेगा।

याजिक जी की यह रचना स्पष्ट रुप से दिखाती है कि मूल्य और परिवेश का सहज संबंध है क्योंिक मूल्यों का निर्माण और विकास परिवेश से ही होता है। परिवेश वह वातावरण है जिसमें साहित्य लिखा जाता है और मूल्य वे नैतिक मान्यताएं है,साहित्य जिनका समर्थन या विरोध करता है। साहित्य व्यक्ति के भावों और विचारों की सुक्ष्मातिसुक्ष्म अभिव्यक्ति है। साहित्य ही हमें सिखाता है कि मानव के मानव बने रहने की क्रिया मानव मूल्य है। याजिक जी नाटकीय घटनाओं से दिखाते है कि अत्यंत आत्मकेन्द्रित तथा आत्मनिर्वासित क्षत्रिय राजा मुगल अधीनता स्वीकार कर भारतीय संस्कृति के हास का द्वार स्वंय खोलते हैं। उस काल विशेष और परिवेश में लिखा गया यह नाटक महाराणा की उस विलक्षण प्रतिभा और शौर्य का वर्णन करता है जो किसी भी स्थिति में अधीनता स्वीकार न करके अपने पूर्वजों और भारतमाता के गौरव की रक्षा करते है।

जब क्षत्रियों के सिर मुगलों के समक्ष झुक जाते है, मुगल चाटुकारता को जब वह अपना जीवन मान लेते है और सहायता मांगने पर भी वह महाराणा का साथ नहीं देते है यह मानवीय मूल्यों का हास है। मातृभूमि के प्रति सदभावना को समाप्त कर मुगलों की अधीनता को स्वीकार करने से प्रत्येक

<sup>164</sup> छान्दोग्योपनिषद 7/1/2

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> स्कन्दपुराणम् अवन्तिखण्डान्तर्गते रेवाखण्डे 1/17-18

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> याज्ञवल्क्यस्मतिः उपोदघाते ततीय: श्लोक:

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> पुराणपर्यालोचनम् (गवेषणात्मको भाग:), पृ0सं0-16

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Research Scholar, University of Delhi, Delhi

कर्तव्य से मुंह फेरना था। महाराणा जब प्रजा सहित पर्वत निवास के लिए जाते है तो भील लोग उनके सहायक बनते है। साहित्य कोश के अनुसार 'मुल्य' और 'प्रतिमान' समान इत्यादि अनेक परिक्षाओं से गुजरते है परन्तु उनकी सदभावना,सदगुण और सज्जनता ये गुण सदैव बने रहते है।

संस्कत साहित्य में नाटकों की अपनी एक विशिष्ट परंपरा रही है। भारतीय साहित्य की अनेक विधाओं में नाटकों की लोकप्रियता हमेशा से प्रथम रही है। नाटक का महत्व स्पष्ट करते हुए आचार्य भरतमुनि का कथन है-

# न तज्ज्ञानं न तच्छिल्पं न सा विद्या न सा कला। नासौ योगो न तत्कर्म नाट्येऽस्मिन् यन्न दृश्यते॥170

आचार्य भरतमुनि नाटक को पंचम वेद मानते हैं। भरतमुनि के अनुसार नाट्य नामक पचंम वेद तीनों लोकों के भावों का अनकरण है-

त्रैलोक्यस्यास्य सर्वस्य नाट्यं भावानुकीर्तनम्।171 नाट्यवेद के अंतर्गत धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष, शांति, युद्ध, क्रीड़ा, हास्यादि सभी बातों का समावेश रहता है। इसीलिए नाट्य रचनाएं अधिक लोकप्रिय रहती हैं। मुल्य का क्षेत्र अत्यन्त व्यापक है, प्रत्येक दृष्टि के अनुसार इसका भिन्न अर्थ निकलता है।

लागत।<sup>172</sup>

संस्कृत व्याकरण के अनुसार- मुलेन समो मुल्यः अर्थात मुल के गद्य-पद्य साहित्य के लेखक अनेक ग्रंथों के प्रणेता नाटककार

भील लोग महाराणा की भिन्न- भिन्न प्रकार से सहायता करते अर्थवाले शब्द है।दोनो ही मानव निर्मित कसौटियां है जिनके है।<sup>169</sup> भील लोगों का यह व्यक्तित्व उन्हें श्रेष्ठ बनाता है,उन<u>सहारे</u> साहित्य को देखा जाता है।साहित्य के अंर्तगत क्षत्रियों की अपेक्षा जो अपना क्षात्र धर्म भूल गये है। महाराणा संवेदनशीलता का बड़ा मृल्य है और मानवीय संवेदना की के प्रति उनकी स्वामी भक्ति,मातृभूमि से स्नेह,पर हित की चरम सीमा करूणा है,जो अपने आप में महत्वपूर्ण मूल्य है। भावना मेवाड विजय में सहायक बनती है। महाराणा के सभी इसी साहित्यिक दृष्टिकोण के अनुसार नाट्य साहित्य मे सहयोगी पात्र प्रिय वियोग,वीरगति,साहस की परिक्षा निरुपित मानवीय मल्यों का अध्ययन प्रस्तत शोध पत्र में वर्णित किया जा रहा है।

> संस्कृत नाट्य साहित्य एक अथाह सागर है। भास,कालिदास सदृश महान नाट्यकारों से प्रारम्भ होकर यह नाट्य धारा अद्य पर्यन्त नित प्रवाहित हो रही है। अतः शोध पत्र के विषयानुसार मानवीय मुल्यों के अध्ययन के लिए मैने वीसवीं शताब्दी में रचित मूलशंकर माणिकलाल याज्ञिक की नाट्य रचना ' प्रतापविजयम्' को लिया है। नाट्यकार तात्कालिक परिस्थितियों के अनुसार साहित्य का सजन करते है। आधनिक काल में मानवीय मूल्यों का अत्यधिक ह्रास हुआ है अतः आधुनिक नाट्य रचना 'प्रतापविजयम' के माध्यम से मानवीय मूल्यों का अध्ययन किया जा रहा है।

#### नाट्यकार मुलशंकर माणिकलाल याज्ञिक-

वीसवीं शताब्दी के उस काल विशेष में दृश्य काव्य की सुदुर परंपरा का अनुसरण करते हुए आधुनिक नाट्य परंपरा में भवभूति नाम्ना प्रसिद्ध तथा काशी विद्वत् परिषद् के द्वारा मानाई साहित्य-मणि उपाधि प्राप्त प्रसिद्ध कवि आचार्य मूलशंकर माणिकलाल याज्ञिक जी का उदय हुआ। वीसवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में भारत में जो प्रशिष्ट संस्कृत साहित्यकार संस्कृत कोश के अनुसार- मोल लेने के योग्य, कीमत, मोल, हुए उनमें मूलशंकर माणिकलाल याज्ञिक जी अन्यतम है। वीसवीं शताब्दी की नाटकीय काव्य धारा के उज्जीवक, संस्कृत Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

माणिकलाल और माताजी का नाम अतिलक्ष्मी था। ३१ बहमल्य रत्न भेंट करके उसे सम्मान दिया जाता है।<sup>176</sup> जी की तीन संस्कृत नाट्य रचनाएं है- 'संयोगितास्वयंवरम', 'राजा का यह परस्पर स्नेह अत्यंत हृदयस्पर्शी है। छत्रपतिसाम्राज्यम्' तथा 'प्रतापविजयम्'।

#### 'प्रतापविजयम्' नाटक का परिचय-

याज्ञिक जी की यह संस्कृत रचना १९३१ई० में बड़ौदा प्रिंटिंग प्रेस से प्रकाशित हुई है। 175 इसमें सिसोदिया कुलभूषण महाराणा प्रताप तथा सम्राट् अकबर के मध्य हुए संघर्ष का देशभक्तिपरक तथा मर्मस्पर्शी वर्णन है। यह नाटक नौ अंको में विभक्त है।

#### नायक प्रतापसिंह का व्यक्तित्व-

वीर शिरोमणि महाराणा प्रतापसिंह राजपुताना के वह सिंह है जिनकी गर्जन हर इतिहासकार की लेखनी में है।' प्रतापविजयम्' में क्षत्रिय कुल गौरव महाराणा प्रतापसिंह नायक रुप में प्रतिष्ठित है। क्षात्र धर्म प्रतिष्ठा से मात्भमि की स्वाधीनता के लिए प्रतापसिंह वीर योद्धा की भांति यवनों को पराजित करते है। महाराणा के सदगुणों के प्रभाव से प्रजा भी प्रतापसिंह का ही प्रतिरुप है। छल, कपट, भय से दर प्रजा सदा महाराणा की शक्ति बनती है।

#### प्रजा के प्रति महाराणा का स्नेह-

मेवाड नरेश प्रजा का पालन-पोषण अपनी औरस सन्तान की बिह उनकी शक्ति और प्रेरणा बनती है। प्रतापसिंह के क्रोध में भांति करते है।राजसी सुख सुविधाएं त्याग कर वह प्रजा सहित लिए गए निर्णयों को तर्क और मधुर वाणी से समझाती है। पर्वतों पर निवास करते है।मगल सैनिकों से प्रजा की सुरक्षा के इस नाटक में एक और स्त्री पात्र है जो पृथ्वीराज की बहन है। लिए हर सम्भव प्रयास करते है। प्रतापसिंह पर्वत निवास करती हुई खिन्न प्रजा की रक्षा के लिए सभी सहयोगी पात्रों वहन मुगलों के समक्ष झुकने को तैयार नहीं है। इसलिए अब

पंडित मुलशंकर माणिकलाल याज्ञिक जी गुजरात में खेड़ा 🏻 को उत्साहित करते हैं। मनोविनोद के लिए एक कवीश्वर को जनपद के गांव के निवासी थे। उनके पिता का नाम भी पर्वत प्रदेश पर रहने की अनमति देते है। कवीश्वर को जनवरी १८८६ का वह पण्यमय दिवस था, जिस दिन कविवर प्रतापसिंह प्रजा के लिए हर संभव प्रयास करते हैं ताकि का जन्म हआ।<sup>174</sup> नाट्यकार मुलशंकर माणिकलाल याज्ञिक पर्वतीय निवास का कष्ट साध्य जीवन सख बन जाए। प्रजा और

#### पर स्त्री का सम्मान-

मालवजनपदों पर विजय के पश्चात मुगलदल पर आक्रमण कर सेनापति की स्त्रियों को बन्दी बनाकर युवराज पर्वत प्रदेश में उनको रखते है।इस पर प्रतापसिंह स्त्रियों को राजकुलोचित आतिथ्य सत्कार से मुक्त करने का आदेश देते है।पर स्त्रियों के प्रति यह सम्मान प्रतापसिंह के व्यक्तित्व को और भी महान बनाता है। साहित्य उनके इन गुणों का समर्थन करते हए इतिहास में उन्हें उत्कृष्ट स्थान दिलाता है।

## मातुभूमि के प्रति श्रद्धाभाव -

महाराणा के सभी सहयोगी पात्र मातृभूमि के प्रति श्रद्धाभाव रखते है। युवराज,महिषी,राजपुत्री,अमात्य,वीर झाला सरदार,मन्त्री,सेनापति,अनुचर,सैनिक तथा भीलजन सभी महाराणा के सहायक बनते है। महाराणा की प्रत्येक स्थिति में सहायता करते है। राजादेश विना किसी प्रश्न से सहर्ष स्वीकार होता था। अमात्य नीति मार्ग से हर क्षण महाराणा का पथ प्रदर्शन करते हैं। नाटक की नायिका प्रतापसिंह की धर्मपत्नी एक आदर्श पत्नी का उदाहरण है। एक क्षत्रिय पत्नी होने के सभी गुण उनमें विद्यमान है। मानसिक रुप से सबल बनाना उन्हें राजा का अस्तित्व, मान और सम्मान सब प्रजा से सम्बद्ध है। 🥯 अच्छे से आता है। नाटक में जब प्रतापसिंह भावृक होते हैं तब पृथ्वीराज मुगलों का आश्रय स्वीकार कर चुका है परंतु उसकी

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> ओझा, आर० बी० गौरीशंकर, वीर शिरोमणि महाराणा <sup>172</sup> आप्टे,वामन शिवराम,संस्कृत हिन्दी कोश,पृष्ठ संख्या ८१२.

<sup>173</sup> तिवारी,रामजी, स्वातंत्रोत्तर हिन्दी समीक्षा में काव्य मूल्य,पृष्ठ संख्या १४.

प्रतापसिंह,पृ० स० ५३. 170 नाट्यशास्त्र, १.११६.

<sup>171</sup> नाट्यशास्त्र, १.१०७

पृष्ठसङ्ख्या- 65 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>174</sup> तिवारी, दया शंकर, छत्रपतिसाम्राज्यम् : एक परिशीलन,पृष्ठ संख्या २.

<sup>175</sup> तिवारी, दया शंकर, छत्रपतिसाम्राज्यम् : एक परिशीलन,पृष्ठ

<sup>176</sup> प्रतापविजय, पंचम अंक, पृष्ठ संख्या ९१.

वह प्रतापसिंह के राज्य में रहती है।प्रतापसिंह उन्हें समझाते 👚 मोगलेश को माया से ही हराया जा सकता है। समस्त प्रजा के हुए कहते हैं कि बेटी पहाड़ों में निवास करना बहुत संकटपूर्ण साथ पर्वतीय दुर्गों पर शरण ग्रहण होता है अतः वीरों से सुरक्षित होकर तुम सुख से हस्तिनापुर के लिए प्रस्थान करो। राजपुत्री इस पर कहती है कि क्षत्रिय करनी चाहिए। कुटनीति के प्रयोग से व्यापार के मार्ग में

भी है। पर्वत दुर्गो पर निवास करते हुए उन्होंने अनेक शत्रओं को पराजित किया था। 177

#### वात्सल्य भाव की परिक्षा-

स्वातंत्र्य की साधना में भौतिक सुख, युवराज तथा राजपुत्री प्रजा का त्याग भाव-का प्रणय, प्रतापसिंह का वात्सल्य अनेक भावनाओं की आहति बहुत सूझ-बूझ से प्रतापसिंह को समझाती है-

"आर्यपुत्र प्रसन्न हो! इस समय साहस अंगीकार करना उचित 🛮 फुट डालने की नीति बनाता है। सार्वभौम अच्छे से जानते है नहीं है। इसीलिए धैर्य का सहारा लेकर आर्यपुत्र अनुकूल कि जब तक प्रजा में विरक्ति उत्पन्न नहीं की जाती तब तक अवसर की प्रतीक्षा करें। क्योंकि धैर्य से ही शत्रु को जीता जा प्रताप सिंह का दमन करना संदेहास्पद ही है। सकता है। इस समय हमारे पास युद्धवीर भी बहुत कम है।"<sup>179</sup> मानसिंह बताते हैं कि कठिन से कठिन दंड देने पर भी नागरिक अमात्य का स्वामी के प्रति समर्पण-

अकबर भेद नीति का प्रयास करते है। मोगलेश का दूत अमात्य भी उन्हें नहीं है। 182 को उत्कोच प्रस्ताव देता है परंतु अपनी मातृभूमि की सेवा के दृढ़ निश्चय से प्रस्ताव को अस्वीकार कर देते हैं-

"प्रभंजनोत्पाटितप्रपादपं समृत्पतत्पन्नगराजिसंकलम्। हित्वोद्भवं स्वं मलयं हिरण्मयं, मेरु श्रयन्ते न हि चन्दनद्रुमाः"

अमात्य इस उत्कोच प्रस्ताव के पश्चात सावधान हो जाते है और प्रताप सिंह को समझाते हैं कि राजधर्म से हीन मायावी

अवरोध डालकर शत्रु के उत्साह को कम करना चाहिए।<sup>181</sup> स्वभावतः स्वतंत्रता प्रेमी होती है। राजपुत्री एक वीर योद्धा स्वामी के प्रति अमात्य का समर्पण उनके देश प्रेम को दर्शाता है।महाराणा मेवाड पर विजय प्राप्त करने में सफल होते है इसका मख्य कारण यह भी है कि उनके जीवन में सज्जन जनों का साथ हमेशा रहा है।

प्रजा राजादेश का सहर्ष पालन करती है।महाराणा के प्रत्येक देनी पड़ती है। अष्टम अंक में कुमार प्रतापसिंह से कुंभलगढ़ आदेश को प्रजा मानती है।पर्वत प्रदेश जैसे कष्टसाध्य निवास किले में जाने की इच्छा करता है। कुमार कहते हैं कि उन्हें को भी प्रजा स्वीकार करती है। प्रजा सब सुख सुविधाएं त्याग पहाड़ पर रहना पसंद नहीं है। कुमार के इस प्रकार बोलने से कर अपने राजा के साथ रहती है।सुगलों की भेद नीति भी प्रतापसिंह दुखी हो जाते हैं तथा शत्रु <mark>समृह को मारने के</mark> लिए उनकी स्वामी भक्ति के सामने टिक नहीं पाती है। हल्दीघाटी क्रोधित भाव से विना विचारे चल पड़ते <mark>हैं।<sup>178</sup>इस पर महिषी</mark> के युद्ध के पश्चात् मुगल समझ आते हैं कि केवल युद्ध कौशल से प्रतापसिंह को हराना मुश्किल होगा। सार्वभौम मेवाड प्रजा में

और वनवासी उसमें इस प्रकार अनुरक्त है कि प्राणदंड का भय

# प्रतापसिंह की युद्ध नीति में क्षात्र धर्म का निर्वहण-

प्रजा सुरक्षा के लिए युद्ध करना राजा का प्रथम धर्म है।बाह बल से ही महाराणा शत्रु को हराना जानते है।माया और छल से परे प्रतापसिंह क्षत्रिय धर्म से युद्ध लडते हैं।

पृष्ठसङ्ख्या- 67 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

#### क्षमा भाव (मित्र पृथ्वीराज को माफ करना)-

मेवाड़ भूमि और क्षत्रिय गौरव की मर्यादा दोनों युद्ध में का नाश करते है। प्रतापसिंह का साथ देते हैं। मेवाड़ भूमि के पर्वतीय दुर्ग हमेशा शत्रुओं से प्रताप सिंह की रक्षा करते हैं। प्रताप सिंह के अदम्य साहस से परतंत्र जीवन जी रहे राजा पृथ्वीराज भी प्रभावित होते हैं।पश्चाताप करते हुए पृथ्वीराज प्रताप सिंह से पत्र द्वारा माफी मांगते हैं, और अकबर की अग्रिम युद्ध नीति का रहस्योद्घाटन भी करते हैं।183

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020.

#### प्रियजनों के वियोग में धैर्य की परिक्षा-

हल्दी घाटी युद्ध में प्रिय अश्व चेतक पर बैठे हुए प्रताप सिंह ने तीक्ष्ण भाले से मानसिंह का हृदय बेंध देते है। इस प्रहार के पश्चात भी मानसिंह अपने आत्म रक्षा करने में सफल हो जाता है। शत्रु के तीक्ष्ण प्रहार से चेतक का पिछला पांव घायल हो जाता है। महाराणा प्रताप को शत्रुओं से बचाता हुआ घायल चेतक सैन्य-शिवर में पहुंचाता है। 184

घाव की तीव्र पीड़ा से चेतक अपने प्राण छोड़ देते हैं। महाराणा प्रताप अपने प्रिय अश्व के लिए दैव से प्रश्न करते हैं-

"ऊंचे-ऊंचे पर्वतों की चोटी और नदियों को लांघने में वीर, शत्र के व्यूह भेदन में चतुर, युद्ध भूमि में मेरे सहायक, मेरे स्पर्श से पुलिकत होने वाला, मेरे गुड् से गुड् अभिप्राय को समझने वाला प्रिय अश्व क्यों छिन्न लिया गया?"185

प्रिय अश्व चेतक के दुःख से अभी मेवाड नरेश अभी उभर भी नहीं पाए थे कि अनुचर उन्हें झाला सरदार की वीरगति प्राप्त होने की सूचना देते हैं। शोकातुरमन से प्रतापसिंह वीर झाला सरदार को स्मरण करते हैं-

"यह कैसी अनोखी परंपरा है जो निर्मल हृदय के वीरों पर विपति आ पड़ी है। झाला वंश में उत्पन्न यह राष्ट्रभक्त राष्ट्र की सेवा में तत्पर धरती पर यश विस्तार करते हुए मृत्यु को प्राप्त हो गए।"186

इस प्रकार महाराणा प्रिय वियोग भी सहते है। प्रिय वियोग के

समय में भी प्रतापसिंह धैर्य नहीं छोडते है और शत्रु समुदाय

# सन्दर्भग्रन्थसूची

- १. छत्रपतिसाम्राज्यम्-याज्ञिक, मूलशंकर माणिकलाल, शिवशकंर त्रिपाठी (हिन्दी अनुवादक) देवभाषा प्रकाशन, इलाहाबाद,द्वितीय संस्करण,वि०स० २०२६.
- २. प्रतापविजयम-माणिकलाल,प्रभात शास्त्री(सम्पादक), देवभाषा प्रकाशन,इलाहाबाद ,द्वितीय संस्करण,वि०स० २०२६.
- 3. मूलशंकर नाट्यत्रयी- याज्ञिक, माणिकलाल, राजेन्द्र नाणावटी (सम्पादक), राष्ट्रीयसंस्कृतसंस्थानम्, नव देहली, प्रथम संस्करण,
- ४. आधुनिक संस्कृत नाटक- उपाध्याय, रामजी,संस्कृत परिषद्,सागर,१९७७.
- ५. काव्यप्रकाश-मम्मटाचार्य. संपादक शास्त्री. श्री निवास.साहित्य मेरठ. संस्करण,१९८९.
- ६. नाट्यदर्पण (प्रथम भाग)-रामचन्द्र गुणचन्द्र, गायकवाड ओरियन्टल सीरिज बडौदा, १९२९.
- ७. निरुक्त- यास्काचार् (दुर्गा टीका सहित), गवर्नमेंण्ट सेन्ट्रल प्रेस, बम्बई, प्रथम संस्करण, १९१८.
- ८. नाट्यशास्त्र-भरतम्नि (अध्याय (अभिनवभारती टीका सहित) (खण्ड १) - नागर, रविशंकर,दिल्ली परिलम पब्लिकेशन,१९८१.
- ९. संस्कृत साहित्य का समीक्षात्मक इतिहास, द्विवेदी.कपिलदेव.रामनारायणलाल विजयकुमार,इलाहाबाद,संस्करण-२०१५.

<sup>177</sup> प्रतापविजयम् , पंचमअंक, पृष्ठ संख्या ९२

<sup>178</sup> प्रतापविजयम्, पंचमअंक, पृष्ठ संख्या १३२

<sup>179</sup>प्रतापविजयम् , अष्ट्रमअंक, पृष्ठ संख्या १३३

<sup>181</sup> प्रतापविजय, पंचम अंक, पृष्ठ संख्या ६६.

<sup>182</sup> प्रतापविजयम्, तृतीय अंक, पृष्ठ संख्या ५०.

<sup>183</sup> प्रतापविजय,सप्तम अंक, पृष्ठ संख्या ११३

<sup>184</sup> प्रतापविजय,द्वितीय अंक, पृष्ठ संख्या ३५

<sup>185</sup> प्रतापविजय, २/९

<sup>186</sup> प्रतापविजय, द्वितीय अंक, पृष्ठ संख्या ३९.

११. अर्वाचीन संस्कृत साहित्य में राष्ट्रीय भावना-दिक्षित, हरिनारायण,देववाणी परिषद,दिल्ली,१९८३.

मेहरचंद लछमनदास. १९६९.

- १२. वीर शिरोमणि महाराणा प्रताप-ओझा, आर०वी० गौरीशंकर हीराचंद, राजस्थानी ग्रंथागार, जोधपुर, दशवां संस्करण. २०१६.
- १३. मराठों का इतिहास-डफ ग्राण्ट, (अनुवादक कमलाकर तिवारी), इतिहास प्रकाशन संस्थान, इलाहाबाद, प्रथम संस्करण, १९६५.
- १४. मराठों का नवीन इतिहास (प्रथम खण्ड) सरदेसाई, गोविंद सखाराम (अनुवाद- अग्रवाल, राघेय मोहन),शिवपाल अग्रवाल एण्ड कम्पनी,आगरा,१९७६.
- १५. शिवाजी-सरकार जदुनाथ, हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर कार्यालय, गिरगांव, बम्बई, १९४०,
- १६. छत्रपतिसाम्राज्यम् का नाट्यशास्त्रीय अध्ययन-पाण्डेय, रत्नप्रभा,वीर बहादुरसिंह पूर्वाचल विश्वविद्यालय-जौनपुर,२००५.
- १७. छत्रपतिसाम्राज्यम्: एक परिशीलन-तिवारी, दया शंकर, विद्यानिधि प्रकाशन, दिल्ली,प्रथम संस्करण,२०१२.
- १८. छत्रपतिसाम्राज्यम्: एक समीक्षात्मक अध्ययन-चन्द्र, जगदीश, हिमाचल प्रदेश विश्वविद्यालय, शिमला,२०१०.
- १९. राजसूय यज्ञ: सिद्धान्त और परंपरा एक अध्ययन-सुभाष, महर्षि दयानंद विश्वविद्यालय रोहतक, २००९.
- २०. शिवाजी विषयक संस्कृत नाटक-शौकीन, कमलादेवी, दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली, १९८१,
- २१. श्री मूलशंकर माणिकलाल याज्ञिक कृत संस्कृत नाटकों का समीक्षात्मकाध्ययन-उर्मिला, महर्षि दयानंद विश्वविद्यालय रोहतक. २००९.

- Nation and nationalism in the vedic literature: A study, Shiva, Achrya, Gauhati university, 2000.
- २३. अंग्रेजी हिन्दी कोश-फादर कामिल, कैथोलिक प्रेस.रांची, द्वितीय संस्करण,१९७४.
- २४. वाचस्पत्यम् (द्वितीय भाग)- चौखंबा संस्कृत सीरीज औफिस,वाराणसी,१९६२.
- २५. संस्कृत हिन्दी कोश-वामन शिवराम आप्टे,मोतीलाल बनारसीदास,दिल्ली,द्वितीय संस्करण,१९८४.



Since 2009 ISSN- 0976-8645

# श्रीभिक्षमहाकाव्ये उदारवादिचिन्तनम्

#### गणेशनारायणस्वामी

कूटशब्दा:- उदारवाद:, श्रीभिक्षुमहाकाव्ये, लोककल्याणभावना, जैनमुनिः श्रीनत्थमल, आचार्यमहाप्रज्ञ:, शुभभावना, स्वतन्त्रता, अहिंसा उदारवादिचिन्तनम

#### शोधसारः-

उदारवादः मानवस्वतन्त्रतायाः मानवाधिकाराणाञ्च संरक्षणस्य एका शासनव्यवस्था विद्यते या प्रत्येकं जनं स्वतन्त्रतापूर्वकं स्वकीयव्यक्तित्वस्य विकासार्थं प्रेरयित । उदारवादः मानवजीवनस्य प्रत्येकस्मिन् क्षेत्रे वैयक्तिकप्राधान्यं स्वीकरोति । उदारवादः स्वकीयहितसाधने सामाजिकहितसाधने च सामञ्जस्यं स्थापयति ।

श्रीभिक्षुमहाकाव्ये सत्य-अहिंसा-अपरिग्रहादीनां उपदेशः, शुभभावनया स्वकीयस्य कल्याणेन सह लोककल्याणभावना, उत्तमाचरणस्य माध्यमेन स्वकीयस्योद्धारपूर्वकं तदाचरणस्य शिक्षामाध्यमेन सम्पूर्णसंसारस्य कल्याणस्य मार्गः प्रशस्तः, कल्याणमार्गस्य सत्यमार्गस्य च पथस्य उपदेशः, प्राणिनां कल्याणाय संकल्पः, हिंसाप्रवृत्तेः निन्दा, विश्वहितचिन्तनस्य भावना, मोहादिकस्य त्यागः येन कल्याणमार्गः आश्रयते, स्वतन्त्रतायाः प्रतिष्ठापना, अहिंसायुक्तस्य मार्गस्य अनुसरणस्य उपदेशः इत्यावयः उदारवादिचिन्तनसन्दर्भाः प्राप्ताः।

'आचार्य महाप्रज्ञ' इति नाम्ना विश्रुतः जैनमुनिः श्रीनत्थमलः 1959 तमे विक्रमीयाब्दे वैशाखमासस्य शुक्लपक्षे त्रयोदश्यां तिथौ राजस्थानप्रदेशस्य मेवाङक्षेत्रस्य बागोरनामके ग्रामे जिन प्राप्तः । श्रीनत्थमलस्य जनकः श्री हमीरमलः जननी च चाहीदेवी आसीत् । एकादशवर्षस्यावस्थायां मुनिनथमलस्य केचन परिवारजनाः अकालमृत्यु प्राप्ताः एतस्मादेव कारणात् तस्य मनिस यथार्थिवन्तनस्य वैराग्यस्य चाविर्भावः जातः । तिस्मन् समये एव तेरापन्थधर्मसंघस्य श्रीछबीलमुनिना सह तस्य सम्पर्कः अभवत् । तेरापन्थस्याष्टमाचार्यश्रीकालूगणीमहोदयस्य प्रभावात् बालकः नत्थमलः त्रयोदशवर्षस्यावस्थायामेव पालीनगरे प्रव्रज्यां गृहीतवान् । कविहृदयः श्रीनत्थमलः बाल्यकाले एव जैनधर्मग्रन्थानां, व्याकरणन्यायसाहित्यादिशास्वाणां अध्ययनमकरोत् । श्रीनत्थमलः संस्कृतभाषायां अत्यधिकाभिरूचिकारणात् तद्भाषासाहित्ये ज्ञाने च निष्णातः जातः । ज्ञा

मनिनत्थमलस्य संस्कतलेखनप्रतिभा तेषां महाकाव्य-खण्डकाव्य-विशिष्टरूपेणाभिव्यक्ताभवत माध्यमेन श्रीनत्थमलस्य रचनास् श्रीभिक्षमहाकाव्यम. रत्नपालचरित्रम, तुला-अतुला, मुकुलम्, अश्रुवीणा इत्याद्यः संस्कतकतयः उल्लेखनीयाः सन्ति । श्रीभिक्षमहाकाव्यम तेरापन्थस्य आद्यप्रवर्तकाचार्यश्रीभिक्षोः जीवनदर्शनस्योपर्याधारितं चरित्रमहाकाव्यमस्ति । 1960 तमे ईसवीयाब्दे लिखितं श्रीभिक्षमहाकाव्यं अष्टादशसर्गेष् निबद्धमस्ति शब्दसौष्ठवार्थगाम्भीर्ययोः यक्तं विशिष्टं महाकाव्यमस्ति । सम्बोधि षोडशाध्यायेषु 669 श्लोकेषु निबद्धा कृतिरस्ति । एषा रचना योग-प्रक्रियायाः विश्लेषणात्मकं स्वरूपं प्रदर्शयति । रत्नपालचरित्रम जैनपौराणिकाख्यानेष्वधारितं पञ्चसर्गेषु निबद्धं खण्डकाव्यमस्ति । कल्पनायाः आधिक्येन भावविन्यासस्य शब्दसौष्ठवस्य च अभृतपूर्वसामञ्जस्ययुक्तमिदं खण्डकाव्यं संस्कृतसाहित्यस्य उत्कृष्टकलानिधिः सञ्जाता । आचार्यमहाप्रज्ञस्य न्यायदर्शनयोः क्षेत्रे न्यायपंचविंशतिः, युक्तिवादः, अन्योपदेशः इत्यादयः कृतयः अपि

आचार्यतुलसेः प्रेरणया पं.विद्याधरशास्त्रिमहोदयस्यानुरोधण आचार्य महाप्रज्ञेण (मुनिनत्थमलेन) विविधविधासम्पन्नमिदं महाकाव्यं 2015-16 तमे विक्रमीयाब्दे विरचितम् 2017 तमे विक्रमीयाब्दे च तेरापन्थस्य द्विशताब्दिसमारोहाचसरे स्वगुरुं प्रति समर्पितम्। एतस्मिन् महाकाव्यं अष्टादशसर्गाः सन्ति । प्रत्येकं सर्गः पृथक् पृथक् छन्दं निबद्धः । आचार्यिभक्षोः जीवनचरित्रस्य प्रकाशके महाकाव्येस्मिन् 2600 परिमिताः श्लोकाः सन्ति । एतस्मिन् प्रकृति-वर्णनं, अरावलीपर्वतमालायाः विस्तृतविवेचनं, मेवाडशासकानां परिचयः, तत्कालिकीनां सामाजिक- राजनैतिक-धार्मिकपरिस्थितीनामतीव सजीवचित्रणं कृतमस्ति । आचार्यभिक्षुरेवास्य महाकाव्यस्य नायकः अस्ति । तस्य बाल्यकालः, शरीराङ्गादिकस्य फलकथनं भावीजीवनस्य फलकथनं तस्य यौवन, परिणयः, पत्नीवियोगः, आचार्यरघुनाथद्वारा भागवतीदीक्षा इत्यादयः एतस्य महाकाव्यस्य प्रमुखाः विषयाः सन्ति । एतस्य महाकाव्यस्य विषयस्य ची संक्षिप्तरूपेण एवमस्ति-

- प्रथम: सर्ग:- मंगलाचरणम्, काव्यकारस्यात्मनिवेदनम्, मरुधरदेशस्य जोधपुरस्य च वर्णनम्, कटालियाग्रामे बालकस्य भिक्षोः जन्म, प्रभातादिकस्य वर्णनम्, बालकस्य आकृतिरूपादिकस्य वर्णनम् , बालकस्य भिक्षोः नामकरणम् , बालकस्य शैशवकालीन लीलाः, विद्या-अध्ययनम , बालक्रीडाः
- 2) द्वितीय: सर्ग:- बालकस्य भिक्षो: यौवनम् , पितुः दिवङ्गति:, बालकस्य सामाजिक-प्रतिष्ठा, भिक्षो: विवाहः, भिक्षो: दाम्पत्यजीवनम, उत्कटविरक्तिः गरोरावश्यकता च,

पृष्ठसङ्ख्या- 69 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

पृष्ठसङ्ख्या- 70 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Since 2009 ISSN- 0976-8645

हिंसाडम्बरपर्णप्रवत्तीनां प्रचलनम्, आचार्यरघुनाथस्य जैनशासनम् भिक्षना रघुनाथस्य गुरुरूपे स्वीकरणम्, पतिपत्नयोः ब्रहमचर्यव्रतः

- तृतीय: सर्ग:-भार्याया: अकालमृत्यु:, नगर-जनै: पनर्विवाहस्य प्रेरणा भिक्षोश्चास्वीकति:, दीक्षायै मात: अनमति:, मातमोहस्य निवारणम्, जनन्याः प्रव्रज्यायै स्वीकतिः, दीक्षास्वीकत्या भिक्षोः प्रसन्नता.
- चतर्थ: सर्ग:-भिक्षोरभिनिष्क्रमणम, भिक्षो: दीक्षा, प्रथम: चत्वार: चातुर्मास:, मेवाड़देशस्य वर्णनम्, बागोरनगरस्य वर्णनम् पञ्चम: षष्ठश्च चातुर्मास:
- पञ्चम: सर्ग:- राजनगरस्य सौन्दर्यवर्णनम, राजनगरस्य श्रावकानां स्थित्या आचार्य रघुनाथस्य व्यथा, श्रावकेषु विघटनम् म्ने: भिक्षो: तत्रागमनम्, अरावलिपर्वतमालाया: वर्णनम्, भिक्षो: श्रावकान निदर्शनम्, श्रावकों द्वारा पनश्चिन्तन की प्रेरणा
- षष्ठ: सर्ग:- जिनेश्वरदेवस्य स्तृति:, मिथ्याप्ररूपणाया भिक्षो: मन:स्थित:, सुर्यास्तवर्णनम , शीतज्वरप्रकोप:, भिक्षा: सहनशीलता, भिक्षो: कल्याणमार्गानुसरणस्य प्रतिज्ञा, शुभभावनया शीतज्वरस्यापनयन
- 7) सप्तम: सर्ग:-सर्योदयस्य ज्वरमुक्तवस्थायां मुने: भिक्षो: चिन्तनम, भिक्षा: अन्तरालोकस्योपलिबधः, राजनगरवासिशंकाशीलश्रावकानां समक्षं सत्यस्योदघाटनम्, राजनगरस्याष्टमः चातुर्मासः
- अष्टमः सर्गः- भिक्षोः प्रस्थानम्, अवसरप्रतीक्षा, जिज्ञासानां समाधानार्थं निवेदनम्, गरुप्रतीति:, राजनगरवासिश्रावकानां मनःस्थितिः विचारोद्रेलनञ्च
- आचार्यरघुनाथस्य भिक्षना सह संवाद:, शिवपथस्यानुसरणस्य निवेदनम , श्रद्धाया: स्वरूप:, अप्रशस्तयोगश्च, आज्ञाधर्म: अनाज्ञाधर्मश्च, विश्वासोत्पत्तिः, मेड्ताचातुर्मासाय प्रस्थानम्, तत्वचर्चा, संघविच्छेदः स्थानकाच्च बर्हिगर्मनम्, अस्पृष्ट: मुनि: भिक्षु:, आचार्यरघुनाथस्य भयप्रदर्शनम् , अभीतस्य भिक्षो: दुढ्ता , आचार्यजयमलेन सह वार्तालाप:, हिंसा-अहिंसा-दया-दान-सावद्य-निर्वद्य-पुण्य-पापादीनां चर्चा, मुने: भिक्षो: कष्ट-सहिष्णुता, काव्यकारस्यात्मनिवेदनम्
- दशम: सर्ग:- मुने: भौरीमलस्य योग्यताया: वर्णनम्, भिक्षुना द्वादशमुनिनामभिधानम्, तत्त्वचर्चा, मेवाडप्रस्थानम्. महाराणाप्रतापस्य मानसिंहस्य च चरित्रवर्णनम , वर्णनम्, तेरापंथस्योदयस्य प्रासंगिकता, मुनिना भिक्षना नवीनाया: दीक्षाया: ग्रहणम्, हर्षोल्लासः

- एकादश: सर्ग:- राजनगरवासिनां श्रावकानां आशान्विती, अंधेरीओरीस्थाने चातर्मास:. बालमने: भारीमालस्य सर्पोपद्रव: भिक्षो: निवारणम्, रात्रिकाले यक्षेण सह साक्षात्कार:, तेरापंथस्य
- द्वादश: सर्ग:- आचार्यरघुनाथस्याक्रोश:, भिक्षो: सामाजिक: प्रतिबन्ध:, भिक्षो: मात: सह रघनाथस्य वार्तालाप:, भिक्षो: विरोधसहनम्
- त्रयोदश: सर्ग:- आचार्यभिक्षुं प्रति जनानुरक्ति:, मुनिद्वयस्य आत्मनिवेदनम् , आचार्यभिक्षोः जन-प्रतिबोधः, अनुयायिनां वृद्धिः
- चतुर्दश: सर्ग:- जनोपदेशा:, अनेकान्तस्याभिव्यक्ति:, आचार्यभिक्षोः प्रबोधशैली
- पञ्चदशः सर्गः-विविधोपदेशा:, धर्मसंघे त्रय: एव दयामहिमा, अष्टादशपापानां त्यागः, स्पष्टीकरणम्, त्यागाहिंसादीनां दयादानादिकस्य स्वरूपम्, उपदेशस्य लक्ष्यम्, राग-द्वेषस्य

परिचय:, विवेकयुक्तं दानम्, सुमार्गः कुमार्गश्च, अभयदानस्य

- षोडश: सर्ग:- आचार्यभिक्षो: महती क्रान्ति:, विनयम्लक: धर्म:, हठधर्मिता न स्यात, श्रद्धाज्ञानचरित्रादीनां लक्षणम, निन्दाया: स्वरूपम
- सप्तदश: सर्ग:- सिरियारीनगरस्य वर्णनम, अन्तिम: चातर्मास:, अतिसाररोगस्याक्रमण: तस्य प्रतीकार:, संवत्सरीपर्व:, भारीमलस्य गुणवर्णनम्, मुनिरायचन्दं मोहविसर्जनस्योपदेश:, मुने: भारीमलस्यात्मनिवेदनम्, शिष्य-संपदा, क्षमायाचनोपक्रम
- अष्टादश: सर्ग:- जनभावानां पवित्रीकरणम्, अनश्नस्य प्रशंसा, आचार्यभिक्षो: चतस्र: वार्ता:, अवधिज्ञानम, तिसुणां वार्तानां यथार्थता, चतर्थी वार्ता अस्पष्टा, ध्यानावस्था, सौचिककथनम, ध्यानावस्थायामेव स्वर्गगमन्, अन्त्येष्टिवर्णनम

उपर्युक्तायाः विषयसूच्याः अन्तर्गते उदारवादिचिन्तनस्य सन्दर्भाः अधना अस्माभि: द्रष्टव्या: । एतन्महाकाव्यमेकं जैनमहाकाव्यमस्ति अत: स्वभावत एव एतस्मिन् सत्य-अहिंसा-अपरिग्रहादीनां सम्मतानां उपदेशानां बाहल्यं प्राप्स्यते । द्वितीये सर्गे यदा युवक: भिक्खण: (भिक्षु:) सत्याचरणपूर्वक व्यापारकार्यं करोति स्म तदा स: जनानां एतां भ्रान्तिं द्रीकृतवान् यस्याः अनुसारं ते मन्यन्ते यत् असत्याचरण-अस्तेय-वञ्चनादिभि: विना व्यापारं न प्रभवितुं शक्नोति। द्रष्टव्योऽयं श्लोक:-

> लञ्चामुषास्तेयविवञ्चनाद्ये-विना न वाणिज्यमिति प्रवक्त:। तेभ्य: पृथग् भ्य निदर्शितं

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

Since 2009 ISSN- 0976-8645

#### नाऽसत्यं यतस्तत्र रमानिवास: ॥<sup>1</sup>

षष्ठे सर्गे भिक्षमुनिना कृत शुभभावनया तस्य ज्वरस्य अपहारस्य घटना वर्णिता अस्ति यस्मिन्नुक्तं यत दया-न्याय-सत्यादिभि: युक्तायां शभभावनायां अमोघा शक्तिः भवति यस्याः प्रभावेण स्वकीयस्य मनसि अपूर्वानन्दस्यानुभृति: भवितं शक्यते -

अहो तत्सामर्थ्यं कियदियदमोघं शभमते, यतो यत्सवृत्ते हयदत्तरदकस्माज्ज्वर इयान्। ततोऽपूर्वाश्चर्यः सदयनयसत्यैकनियमो, महानन्दोदभेदं विलसतितरां भिक्षरमलम् ॥<sup>188</sup> एतादशी एव भावना सप्तमसर्गस्य निम्नलिखितयो: श्लोकयो: प्राप्यते यत्र महतां पुरुषाणां श्रेयमार्गे विवेकयुक्तबुद्धया प्रवर्तमानस्थिते: वर्णनं

किन्तु महोच्चतमाः पुरुषा ये, भिन्नैर्न्ना अप्यत्षा ये। आन्तरनिर्मललोचनललिताः. सामस्त्यै: श्रेय:सङ्कलिता: ॥ परवशतां ते नैव भजन्ते, हठराभस्यं नैव नयन्ते लोचं लोचं पदमेकैक, प्रणिद्धते ते प्र<mark>णयविवेकम्।।189</mark> उत्तमाचरणस्य माध्यमेन स्वकीयस्योद्धारपूर्वकं तदाचरणस्य शिक्षामाध्यमेन सम्पूर्णसंसारस्य कल्याणस्य मार्गः प्रशस्तः भवेत् इतिभावनायुक्त: उपदेश: सप्तमे एव सर्गे एवं प्राप्यते-

हेय: शिथिलाचारविचार:, श्रेय: श्रेयानात्मोद्धार:। निस्तरणीयो भवजलपार:. तत्र भव त्वं कर्णाधार: II<sup>190</sup> नवमे सर्गे एक: उपदेश: प्राप्यते यस्मिन कल्याणार्थं कल्याणमार्गस्य सत्यमार्गस्य चैव पथस्यनसरणमपदिष्टम-

> संस्पृष्टा नो वयमनुमिते: किन्तु सत्च्छूद्धनाभि-र्मिथ्यामार्गै: स्खलितचरणा नष्टनष्टा: सुमार्गात्। तस्मात् त्यक्त्वाऽभ्यूपगतहठं साम्प्रतं साम्प्रतं यं, सत्यं शुभ्रं शिवप्रपथं संश्रयाम: शिवार्थम् ॥ 191

नवमे सर्गे एव वसन्तऋतुवर्णनप्रसङ्गे वसन्तस्य भिक्षवे उपदेश: आसीत् यत् यथा जलादीनामभावे अहं सम्पूर्णां भूमिं पृष्पितं पल्लवितं शस्ययुक्तञ्च करोमि तथैव त्वमपि एकाकी भृत्वापि प्राणिनां कल्याणाय समर्थोऽसि।

क्वाम्भ: सेकस्तदपि मकलं मेदिनीमण्डलास्यं, फुल्लोत्फुल्लं हरितभरितं कल्पयामि प्रकृत्या। एकोपि त्वं वितन सतरां श्रायसं मद्वदेव, व्याहतरं तं सरभिरभित: सम्भ्रमैबम्भ्रमच्च ॥ 192

नवमे सर्गे अनेका: श्लोका: अहिंसाप्रवृत्ते: निन्दास्वरूपे प्रस्तुता: । तत्रोक्तं यत हिंसाप्रवत्त्या सह हिंसायां सहायकोऽपि समानमेवापराधको भवति । एक: श्लोक: द्रष्टव्य:-

> रक्षानाम्ना त्वहह ! कियती रक्ष्यजन्तो: परेषां. हिंसा तस्याप्यविरतिभवैन: प्रबंधत्वतश्च। तस्माद्धिंसाशयविरमणं तत्त्वतः सा हयहिंसा,

नो चेत् सर्वाऽनवनवशत: सर्वथाऽहिंसक: क्व ॥<sup>193</sup> विश्वहितचिन्तकरूपस्य विश्वहितचिन्तनस्य च पृष्टिकारकस्य जैनधर्मस्योपदेशानां रक्षार्थं आचार्यः भिक्षः दृढनिश्चयं कृतवानैतस्याः भावनाया: समर्थकोऽयं श्लोक: द्रष्टव्य:

एतद्विश्वजनीनपीनिनरघं श्रीजैनधर्मं मदा, गोप्तं गोप इवावदातसूमनो वाङ्काययोगान्वित:। सज्जोहं प्रबुभूषरेष सुतरामाजन्म जैनं जगत्, सूर्याचन्द्रमसाविवोत्तमपदा प्रद्योतितुं श्रेयसे ॥ 194 अहिंसायुक्ताचरणस्य पालनाय आचार्यभिक्षोः जीवनचरित्रं आदर्शममासीत् । आचार्यभिक्षुः समदृष्टियुक्तः आसीत् । तस्य

> कर्त्यतोऽयमिहकारियत्स्तथाऽन् मन्तस्ततत्रिकरणत्रिकयोगरूपा। साक्षात परीक्षितमियं सदसन्नभावान संस्थापिता स्फुटतरा कषपट्टिकैव।1195

आचार्यभिक्षोः चरित्रनिदर्शकोऽयं श्लोकः अपि द्रष्टव्यः यस्मिन एषः उल्लेख: प्राप्यते यत् सः सर्वेषु जीवधारिषु तुल्यदर्शी, सङ्गत्यक्तः, प्रशान्तः अस्ति यः नौकासदृशं स्वयमपि तरित परांश्चापि तारयित, सत्यं वदति शिवं वदति

> सर्वाऽसुमत्सु भगवानिव तुल्यदर्शी, सङ्गं कुसङ्गमिव यस्त्यजति प्रशान्त:। यः पोतवत्तरति तारयते परांश्च, योऽईदगिरां प्रवदते गुणभृदवदेव ॥ 196

कतमस्ति-

चरित्रस्य निदर्शकं श्लोकद्वयं द्रष्टव्यम-

<sup>187</sup> भिक्षमहाकाव्यम, 2/48

<sup>188</sup> भिक्ष्महाकाव्यम्, 6/134

<sup>189</sup> भिक्ष्महाकाव्यम्, 7/22-23

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> भिक्षमहाकाव्यम, 7/103

<sup>191</sup> भिक्ष्महाकाव्यम्, 9/5

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> भिक्षुमहाकाव्यम्, 9/76

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> भिक्ष्महाकाव्यम्, 9/145

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> भिक्षुमहाकाव्यम्, 10/42

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> भिक्षमहाकाव्यम, 11/105

<sup>196</sup> भिक्षुमहाकाव्यम्, 11/114

त्यागः भवति, येन कल्याणमार्गः आश्रयते, येन सर्वैः सह मैत्री स्थाप्यते तज्ज्ञानमेव वास्तविकं ज्ञानमस्ति-

#### येन रागा विरञ्जन्ते, येन श्रेयसि रज्यते। येन मैत्री भवेत् सर्वेस्तज्ज्ञानं जिनशासने॥<sup>197</sup>

उदारवादिचिन्तनस्य मुख्यतत्वं 'स्वतन्त्रता' इत्यस्य प्रतिष्ठापनं सप्तदशसर्गस्यास्मिन् श्लोके भवति-

स्वतन्त्रता सर्वकृते यथार्थे, नियन्त्रणं तस्य कदाग्रहस्य । न चेन्निजाचार्यसमै: कथं स, तथा प्रवर्तेत चरित्रनाथ: ।। 198 सम्पूर्णमहाकाव्ये विशिष्टरूपेण तूत्तराद्धे आचार्यभिक्षो: प्रश्नविज्ञासादीनामुप्देशानाञ्च प्रसङ्गेषु अहिंसायुक्तस्य मार्गस्य अनुसरणस्य एव उपदेश: कृत: । अत: एते सर्वे प्रसङ्गा: जनकल्याणस्योदारवादिचिन्तनस्य प्रतिष्ठापका; सन्ति ।

### सन्दर्भग्रन्थसूची

- श्रीभिक्षुमहाकाव्यम्, शासनस्तम्भमुनिनत्थमलः, जैनविश्वभारतीलाडनं, राजस्थानम्, 1997
- आधुनिक संस्कृत साहित्य का इतिहास, सम्पादकः-देवर्षिः कलानाथशास्त्री, वर्धमानमहावीरमुक्तविश्वविद्यालयः कोटानगरम्, प्रथमसंस्करणम्-मार्च-2010
- राजस्थान की संस्कृत सम्पदा, डॉ. शंकरलालशास्त्री, राष्ट्रियसंस्कृतसाहित्यकेन्द्र, जयपुर, 2009
- राजस्थान के प्रमुख संस्कृत महाकाव्य, सं.-डॉ. प्रभाकरशास्त्री, राजस्थानसंस्कृताकादमी, जयपुर, 1998
- प. राजस्थान के संस्कृत कृतिकार, शंकरलाल शास्त्री, राष्ट्रीय साहित्य केन्द्र, 29-ए, माली कॉलोनी, चांदपोल बाजार, जयपुर, 2004

#### <sup>197</sup> भिक्षुमहाकाव्यम्, 16/65

### सर्वदर्शनसङग्रह में पदार्थ निरूपण

डॉ०राज किशोर आर्य<sup>199</sup>

**कूटशब्द-**पदार्थ, द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय,

#### शोधसार-

सर्वदर्शनसङ्ग्रह में लेखक का प्रमुख मन्तव्य उस काल तक प्रवर्तित समस्त भारतीय दर्शनों के संक्षिप्त रूप में निदर्शन तथा उन पर व्याख्यात्मक विवेचन प्रस्तुत करना था। इसीक्रम में वैशेषिक-दर्शन का विवेचन किया गया है। इसमें नौ द्रव्यों का लक्षण जाति को आधार मानकर प्रस्तुत किया गया है। सभी द्रव्यों के पूर्वीपर प्रसंग की तर्कसंगत व्याख्या की गई है। गुण और कर्म का विवेचन संक्षिप्त में किया गया है तथापि सिद्धान्त की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। पर, अपर, परापर सामान्य को विविध विभाजित किया गया है। विशेष, समवाय नामक पदार्थ का वैशेषिक दर्शन की पदाविल में व्याख्या प्रस्तुत की गई है। अन्त में अभाव का विवेचन है।

भारतीय दर्शन की परम्परा में सङ्ग्रहग्रन्थों का महत्त्वपूर्ण स्थान है। सङ्ग्रहग्रन्थों में सर्वदर्शनसङ्ग्रह भी परिगणित है। सर्वदर्शनसङ्ग्रह के रचियता माधवाचार्य हैं। इसमें सोलह अध्याय हैं। इनमें क्रमशः चार्वाक-दर्शन, बौद्ध-दर्शन, जैन-दर्शन, रामानुज दर्शन, विशिष्टाद्वैतपूर्णप्रज्ञ, द्वैतवेदान्त, नकुलीश-पाशुपत, शैव प्रत्यभिज्ञा, काश्मीरी शैव दर्शन, रसेश्वर-दर्शन, औलुक्य दर्शन, अक्षपाद दर्शन, जैमिनी दर्शन, पाणिनि-दर्शन, साङ्ख्य-दर्शन, पातञ्जल दर्शन, शाङ्कर दर्शन। माधवाचार्य का समय १२९५ ई. से १३८५ ई. तक माना गया है।200

#### दिल्ली

<sup>200</sup> ऋषि, उमाशङ्करशर्मा (सं.), माधवाचार्यकृत स. द. सं., प्रस्तावना, चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी, २००६, पृ.४२

पृष्ठसङ्ख्या- 73 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at <u>Jahnavisanskritejournal.in</u> Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

सर्वदर्शनसङ्ग्रह की टीकाएं – सर्वदर्शनसङ्ग्रह पर एक संस्कृत टीका, एक अंग्रेजी अनुवाद, एक मराठी अनुवाद प्राप्त होता है

दर्शनाङ्कुर- यह वासुदेवशास्त्री कृत टीका है। जिसका प्रथम प्रकाशन भण्डारकर ओरियण्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट, पूना से १९२४ से हुआ था। दर्शनाङ्कुर टीका प्रारम्भ करने से पूर्व ग्रन्थकार ने सम्पूर्ण सर्वदर्शनसङ्ग्रह के सभी मतों पर विस्तृत भूमिका लिखी है, जिससे विषय को समझना सरल हो जाता है। प्रत्येक मत पर सरल भाषा में अन्य ग्रन्थों को उद्धृत करते हुए प्रत्येक पद की व्याख्या प्रस्तुत की है।

- E.B. Cowell & A.E Gough English Translation Notes यह सर्वदर्शनसङ्ग्रह का अंग्रेजी अनुवाद है। इसमें
  वेदान्त मत का अनुवाद प्रस्तुत नहीं किया गया है। अन्य सभी
  मतों का अनुवाद किया गया है। इसके सम्पादक के.एल. जोशी
  है तथा यह परिमल पब्लिकेशन्स दिल्ली से २००६ में इसका
  चतुर्थ संस्करण प्रकाशित हुआ है।
- र. पं. कंगले सटीप मराठी भाषान्तर यह मराठी अनुवाद महाराष्ट्र राज्य साहित्य संस्कृति मंडल, मुंबई से सन् १९८५ ई. में प्रकाशित हुआ है। इसमें प्रथम संस्कृत रखा गया है उसके नीचे मराठी भाषा में अनुवाद है।

सर्वदर्शनसङ्ग्रह में प्रतिपादित द्रव्य- सर्वदर्शनसङ्ग्रह में वैशेषिक-दर्शन को 'औलूक्य-दर्शन' कहा गया है। इसे विवेचन के क्रम में 'रसेश्वर-दर्शन' के बाद दसवें स्थान पर रखा गया है। इसके प्रारम्भ में दुःखों का अन्त शिव के साक्षात्कार से होगा, इस विषय में बताया गया है। वैशेषिक सूत्रों की विषयवस्तु तथा उद्देश्य, लक्षण, परीक्षा का भी कथन किया गया है। सर्वदर्शनसङ्ग्रह में माधवाचार्य ने वैशेषिक-दर्शन के प्रारम्भ में पदार्थ छः ही स्वीकार किए हैं - द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय - तत्र द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवाया इति षडेव ते पदार्थाः। व्याधि अन्त में अभाव का भी वर्णन प्राप्त होता है।

वैशेषिक-दर्शन में पदार्थों के विभाजन के सन्दर्भ में यहाँ एक क्रम प्राप्त होता है जिसके विषय में यहाँ विस्तार-पूर्वक चर्चा प्राप्त होती है। माधवाचार्य कहते हैं कि सभी पदार्थों का आधार होने के कारण द्रव्य का कथन पहले किया गया है। समस्तपदार्थायतनत्वेन प्रधानस्य द्रव्यस्य प्रथमुद्देश:1<sup>202</sup> सभी द्रव्यों में पाये जाने वाले गुण को गुणत्व जाति के कारण द्वितीय स्थान पर रखा है।

सर्वदर्शनसङ्ग्रह के हिन्दी भाष्यकर्ता उमाशङ्कर शर्मा ने गुण का अर्थ गौण किया है। द्रव्य की अपेक्षा गुण गौण होता है अतः इसे द्वितीय स्थान पर रखा गया है। **अनन्तरं गुणत्वोपाधिना** सकलद्रव्यवृत्तेर्गुणस्या<sup>203</sup>

सर्वदर्शनसङ्ग्रह में गुण के बाद कर्म को रखते हैं, क्योंकि द्रव्य, गुण, कर्म तीनों में सामान्य की सत्ता रहती है। द्रव्य पर गुण और कर्म आश्रित रहते हैं, अतः द्रव्य को प्रथम रखा गया है, गौण होने से गुण द्वितीय स्थान पर रखा गया है। शेष कर्म रहता है अतः तृतीय स्थान पर कर्म को रखा गया है। सामान्यवत्त्वसाम्यात्कर्मणः।<sup>204</sup>

चतुर्थ स्थान में सामान्य को रखते हैं। सामान्य द्रव्य, गुण, कर्म में रहता है, अतः ये तीनों आधार हैं तथा सामान्य आधेय है। अतः इसे तीनों के बाद चतुर्थ स्थान पर रखा गया है। पश्चात्तत्रितयाश्रितस्य सामान्यस्य।<sup>205</sup>

पञ्चम क्रम में विशेष को रखते हैं क्योंकि विशेष आधार है। आधार पर ही आधेय रहता है अतः विशेष को पहले अर्थात् पञ्चम स्थान में रखते हैं। तदनन्तरं समवायाधिकरणस्य विशेषस्य <sup>206</sup> अन्त में आधेय रूप समवाय को रखते हैं। अन्तेऽविशिष्टस्य समवायस्येति।<sup>207</sup>

सर्वदर्शनसङ्ग्रहकार प्रश्न करते हुए कहते हैं कि पदार्थ छः ही क्यो हैं ? अभाव भी तो पदार्थ है। पुनः स्वयं ही उत्तर में कहते हैं कि पदार्थ दो प्रकार के हैं –

#### १ भावरूप

<sup>201</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३४२

202 सर्वसिद्धान्तसंग्रह, पृ.३४३

203 सर्वसिद्धान्तसंग्रह, प्.३४४

204 सर्वसिद्धान्तसंग्रह, पृ.३४३

<sup>205</sup> सर्वसिद्धान्तसंग्रह, पृ.३४३

206 सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३४३

207 सर्वदर्शनसंग्रह, प्.३४३

. .

पृष्ठसङ्ख्या- 74 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>198</sup> भिक्ष्महाकाव्यम्, 17/64

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> सहायक आचार्य, श्री वेंकटेश्वर महाविद्यालय, दिल्ली विश्वविद्यालय,

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

भाव पदार्थ छः ही हैं। शक्ति और सादृश्य का इन्हीं भावरूप पदार्थों में ही अन्तर्भाव हो जाता है।208

द्रव्य - द्रव्यत्व जाति से युक्त ही द्रव्य है अर्थात् जिसमें द्रव्य समवाय सम्बन्ध से रहता है. उसे द्रव्य कहते हैं। 'तत्र द्रव्यादित्रितयस्य द्रव्यत्वादिजातिर्लक्षणम्। 209

इस लक्षण को और अधिक स्पष्ट करते हुए कहते हैं कि जब गगनारविन्द में आकाश के साथ तथा अरविन्द के साथ अलग-अलग कोई पदार्थ समवेत हो, वह नित्य हो तथा गन्ध के साथ समवेत न हो उसे द्रव्य-सामान्य कहते हैं - द्रव्यत्वं नाम गगनारविन्दसमवेतत्वे नित्यत्वे गन्धासमवेतत्वम।210

द्रव्य के भेद - द्रव्य नौ प्रकार का है - 'द्रव्यं नवविधं पृथिव्यापस्तेजोवाय्वाकाशकालदिगात्ममनांसि इति। 211

- १. पृथिवीत्व जो पाक अर्थात् अग्नि-संयोग से उत्पन्न रूप समानाधिकरण हो तथा द्रव्य सामान्य के द्वारा सीधे व्याप्त हो. उसे पृथिवीत्व कहते हैं अर्थात् 'पृथिवीत्वं नाम पाकजरूपसमानाधिकरण- द्रव्यत्वसाक्षाद्व्याप्यजातिः। 212
- २. जलत्व जो सरिताओं और सागरों में समवेत हो किन्तु ज्वलन से समवेत न हो, उसे अपत्व कहते हैं। अस्वं नाम सरित्सागरसमवेतत्वे सति ज्वलनासमवेतं सामान्यम्। 213 सरिताओं और सागरों के साथ जल का समवाय सम्बन्ध होता है। इस विशेषण का प्रयोग होने से उन जातियों की व्यावृत्ति होती है जो जलत्व से व्यधिकरण में है। यथा - पृथिवीत्व
- ३. **तेजस्त्व –** जो चन्द्र और स्वर्ण के साथ समवेत हो, किन्तु

जल से समवेत न हो, उसे तेज कहते हैं अर्थात् तेजस्त्वं नाम चन्द्रचामीकरसमवेतत्वे सति सलिलासमवेतं सामान्यम।214 चन्द्र व स्वर्ण में तेजस्त्व नामक जाति समवाय सम्बन्ध से रहती है। इतना कहने से पृथिवीत्व व जलत्व आदि जातियों का परिहार हो जाता है, क्योंकि तेजस्त्व जाति केवल तेज में ही समवाय सम्बन्ध से रहती है अन्य के साथ तो संयोग सम्बन्ध होता है।

यहाँ तेज के लक्षण में दो शब्द प्रयोग किये गये हैं - चन्द्र व स्वर्ण। यहाँ यह शङ्का उत्पन्न होती है कि क्या चन्द्र में स्वर्णत्व तथा स्वर्ण में चन्द्रत्व रह सकता है, तो यह सम्भव नही है क्योंकि चन्द्र में चन्द्रत्व समवाय सम्बन्ध से रहता है स्वर्णत्व नहीं तथा स्वर्ण में स्वर्णत्व समवाय सम्बन्ध से रहता है चन्द्रत्व नहीं। वैशेषिक-दर्शन के अनुसार जाति और व्यक्ति में समवाय सम्बन्ध होता है।215

यहाँ सर्वदर्शनसङ्ग्रहकार द्वारा लक्षण देते हुए तेजस्त्व, वायुत्व आदि शब्दों का प्रयोग किया गया है। जबकि अन्यान्य ग्रन्थों में पृथिवी तथा जल आदि शब्दों का प्रयोग होता है क्योंकि पृथिवी द्रव्य है तथा द्रव्यत्व उसमें रहने वाली जाति है।216

वायुत्व - जो त्वगिन्द्रिय अर्थात् स्पर्शेन्द्रिय से समवेत तथा द्रव्यत्व के द्वारा सीधे व्याप्त हो उसे वायु कहते हैं। वायु के कारण ही स्पर्श का अनुभव होता है। द्रव्यत्व में वायु भी आता है इसीलिए साक्षात् व्याप्त है। वायुत्वं नाम त्वगिन्द्रियसमवेतद्रव्यत्वसाक्षाद्धाप्यजातिः। <sup>217</sup> आकाश, काल, दिक् इनके विषय में माधवाचार्य कहते हैं कि आकाश, काल व दिक् ये तीनों पारिभाषिक संज्ञायें हैं।218

सर्वदर्शनसङ्ग्रह के औलूक्य दर्शन में जिनकी जातियाँ हैं, उन्हीं के लक्षण दिए गए हैं। यथा - पृथिवी - पृथिवीत्व, जल-जलत्व, तेज-तेजस्त्व, वायु-वायुत्व। आकाश में आकाशत्व, काल में कालत्व, दिक् में दिक्तव होता ही नही है, क्योंकि ये तीनों ही

208 सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३४५

209 सर्वदर्शनसंग्रह, प्.३४७

<sup>210</sup> सर्वदर्शनसंग्रह,, पृ.३४७

पृष्ठसङ्ख्या- 75 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनस्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritelournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645

एक – एक हैं। जाति तभी हो सकती है कि जब अनेकता हो। २. जाति के लिए कम से कम दो व्यक्ति होने चाहिए अन्यथा है। काल समवेत रहता है। समानता किसके साथ प्रदर्शित करेंगे।

आकाश - सर्वदर्शनसङ्ग्रह में बताया गया है कि संयोग से उत्पन्न न होने वाले तथा अनित्य विशिष्ट गण के साथ जो विशेष समानाधिकरण है, उसी विशेष का आधार आकाश है अर्थात

संयोगाजन्यजन्यविशेषगुणसमानाधिकरणविशेषाधिकरणमा काशम।<sup>219</sup> वैशेषिक-दर्शन में विशेष नामक पदार्थ केवल नित्य द्रव्यों में रहता है। अतः आकाश भी नित्य है, इसीलिए आकाश में भी विशेष रहता है। आकाश विशेष का आधार है। इसमें भी विशेष गुण शब्द रहता है। इस शब्द के साथ ही आकाश में अवस्थित विशेष समानाधिकरण है। यहाँ ध्यातव्य है कि शब्द का आधार भी आकाश है। विशेष नामक पदार्थ का आधार भी आकाश है। अतः आधार की समानता के कारण दोनों का समानाधिकरण है।

यहाँ लक्षण में शब्द के दो विशेषण हैं - 'संयोगाजन्य तथा जन्य 'शब्द जन्य अर्थात उत्पन्न किया जाता है अतः अनित्य है। शब्द संयोग से उत्पन्न नहीं होता है, अतः नित्य है। सर्वदर्शनसङ्ग्रह में बताया गया है कि वैशेषिक-दर्शन में विभाग से उत्पन्न तथा शब्द से उत्पन्न शब्द की सत्ता स्वीकार की जाती है।

काल - जो व्यापक तथा दिक से असमवेत परत्व के असमवायिकारण का अधिकरण हो, वह काल है। विभुत्वे सति दिगसमवेतपरत्वासमवायिकारणाधिकरणः कालः। 220 परत्व दो प्रकार का होता है -

- स्थानगत
- स्थानगत परत्व का दिक् व वस्तु का संयोग असमवायिकारण होता है। इसमें दिक् समवेत रहता है। काल असमवेत रहता है क्योंकि संयोग दो पदार्थों का होता है।

यथा गौ होने पर ही गोत्व का प्रयोग होता है। सामान्य अर्थात संयोग असमवायिकारण होता है। इसमें दिक असमवेत रहता

काल के लक्षण में 'विभु' पद का प्रयोग करने से ज्येष्ठ में अतिव्याप्ति नहीं होती है, क्योंकि संयोग दो वस्तुओं का होता है। इसलिए काल और ज्येष्ठ वस्तु दोनों में उसकी सत्ता रहती है। अन्तर यह है कि काल विभु होता है, ज्येष्ठ वस्तु विभु नही हो सकती है।

दिक - जो काल न हो, किसी विशेष गुण से रहित हो तथा महती अर्थात् विभ् हो, वही दिक् है अर्थात् अकालत्वे सति अविशेषगुणा महती दिक्।221

काल में अतिव्याप्ति रोकने के लिए 'अकाल' कहते हैं क्योंकि काल भी विशेष गुण से शून्य तथा विभु होता है।

आकाश और आत्मा में अतिव्याप्ति रोकने के लिए 'विशेष गुण से रहित' कहा गया है क्योंकि आकाश का विशेष गुण शब्द है। आत्मा का विशेष गुण बुद्धि आदि है। ये दोनों अकाल हैं तथा विभु हैं किन्तु विशेष गुण से रहित नही हैं।

मन में अतिव्याप्ति न हो इसीलिए इसमें 'महती' कहा गया है। क्योंकि मन अकाल तथा विशेष गुण से रहित है तथा विभु नही

आत्मत्व - जो मूर्त द्रव्यों में समवेत न हो तथा द्रव्यत्व के द्वारा होती हो, वह आत्मा है। नामामूर्तसमवेतद्रव्यत्वापरजातिः।222 पृथिवी, जल, तेज, वायु और मन में यह लक्षण अतिव्याप्त न हो अतः 'अमूर्त समवेत'

मनस्त्व – जो अणु द्रव्य का समवायिकारण नहीं हो सकते, उन अणओं में समवेत तथा द्रव्यत्व के द्वारा व्याप्त होने वाली जाति को मनस्त्व जाति कहते हैं। मनस्त्वं नाम द्रव्यसमवायिकारणत्वरहितागुणसमवेतद्रव्यत्वापरजातिः।223

सर्वदर्शनसङ्ग्रह में बताया गया है कि 'जो अणु द्रव्य का समवायिकारण नहीं हो सकते हैं' यह कहने से पृथिवी, जल, तेज और वायु के परमाणुओं का निरसन हो जाता है क्योंकि

<sup>214</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५४

<sup>215</sup> तर्क सङ्ग्रह, पृ.११०

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५२-३५४

<sup>217</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५४

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५२

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, प्.३५२ 218 सर्वदर्शनसंग्रह, पू.३५४

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५२

<sup>219</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५५

<sup>220</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, प्. ३५५

<sup>221</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५५

<sup>222</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५८

<sup>223</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, प्.३५८

गण - माधवाचार्य नौ द्रव्य तथा उसके लक्षण देने के बाद द्वितीय पदार्थ गुण के विषय में कहते हैं कि ये चौबीस हैं 224 -

रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वाप रत्वबृद्धिसुखदुःखेच्छा द्वेषप्रयत्नाश्च कण्ठोक्ताः सप्तदश, चशब्दसमुच्चिताः गुरुत्वद्रवत्वस्नेहसंस्कारादृष्ट सप्तैवेत्येवं चतर्विंशतिर्गणाः।225

सर्वदर्शनसङ्ग्रहकार द्वारा द्रव्यों के लक्षण में जाति द्वारा लक्षण दिया गया है उसी प्रकार गुणों के लक्<mark>षण में भी जाति का</mark> प्रयोग किया गया है। उदाहरण - रूपत्व जाति वह है जो नील से समवेत हो और गुणत्व के द्वारा व्याप्त <mark>होती है, वह रूप गुण्मामान्य - वैशेषिक-दर्शन के अनु</mark>सार आधार के बाद आधेय पदार्थ

कर्म - यहाँ पर कर्म का लक्षण नहीं दिया गया है। कर्म के पाँच पञ्जविधम्। कर्म उत्क्षेपणापक्षेपणाकञ्चनप्रसारणगमनभेदात्। 227 माधवाचार्य के अनुसार भ्रमण अर्थात घुमना, रेचन अर्थात खाली करना आदि क्रियाओं का गमन में अन्तर्भाव किया गया है।228 भाषा परिच्छेद में इस विषय को और अधिक स्पष्ट किया गया है कि घमना, खाली करना, प्रवाहित होना, ऊपर की ओर जलना तिरछा चलना आदि क्रियाओं का गमन में ही अन्तर्भाव हो जाता हैं।-

### भ्रमणं रेचनं स्यन्दनोध्वज्वलनमेव च। तिर्यग्गमनमप्यत्र गमनादेव लभ्यते ॥229

224 सर्वदर्शनसंग्रह, औलूक्यदर्शन, पृ. ३५७

229 सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३५८

- उत्क्षेपण ऊपर की ओर फेंकना
- अपक्षेपण नीचे फेंकना
- आक्ञ्चन वस्तुओं का वक्र होना या वस्तु के अवयवों का निकटतर आ जाना।
- प्रसारण वस्तुओं का सीधा हो जाना या उनके अवयवों का दर हो जाना।
- गमन चार कर्मों से अतिरिक्त सभी कर्म गमन में आ जाते हैं।230

माधवाचार्य ने अपनी शैली के अनसार यहाँ पर भी केवल उत्क्षेपण का लक्षण दिया है। ऊर्ध्व स्थानों के साथ संयोग के असमवायि कारण अर्थात कर्म विशेष से समवेत तथा कर्मत्व के द्वारा व्याप्त जाति को उत्क्षेपण कहते हैं।231

आते हैं। द्रव्य, गुण, कर्म तीनों ही सामान्य के लिए आधार हैं, इसलिए वे सामान्य की अपेक्षा प्रधान हैं। सामान्य इन तीनों के अन्त में आता है अर्थात् पदार्थों के क्रमिक गणना में चतुर्थ स्थान पर आता है।232

'सामान्यं तु प्रध्वंसप्रतियोगीत्वरहितमनेकसमवेतम्' अर्थात् जो प्रध्वंश अर्थात् विनाश का प्रतियोगी न हो तथा अनेक पदार्थों में समवेत हो उसे सामान्य कहते हैं।233

अभिप्राय यह है कि सामान्य का विनाश नही होता है। जिस वस्त की जाति मानी जाती है, उसके पदार्थों के नष्ट होने पर भी जाति यथापूर्व स्थित रहती है। उसका विनाश नही होता है। यथा भारतीयों के मरने पर भी भारतीयता यथावत रहती है, घट के नष्ट होने पर भी घटत्व रहता है।<sup>234</sup>

जाति अथवा सामान्य की स्थिति समवाय सम्बन्ध से अनेक

पृष्ठसङ्ख्या- 77 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनस्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

पदार्थों में रहती है. एक पदार्थ में नहीं। केवल अविनाशी होने से तो दिक्, काल आदि में भी अतिव्याप्ति हो जाती है। अतः इन्हें व्यावत्त करने के लिए ही 'अनेकसमवेत' विशेषण का प्रयोग किया गया है।235 दिक, काल अनेक पदार्थों में नहीं रहते जबिक घटत्व संसार के सारे घटों में एक ही साथ रहता है। माधवाचार्य के अनसार सामान्य दो प्रकार का होता है - ' सामान्यं द्विविधं परमपरं च। परं सत्ता द्रव्यगुणसमवेता। अपरं द्रव्यत्वादि। 236

- पर पर सामान्य तो सत्ता है। यह द्रव्य और गण से समवेत है।237
- अपर अपर सामान्य द्रव्यत्वादि हैं। अपरं दव्यत्वादि।238

विशेष, समवाय - वैशेषिक-दर्शन के अनुसार विशेष और समवाय में आधार-आधेय सम्बन्ध है। समवाय आधेय है विशेष आधार है। आधार प्रथम आता है, आधेय बाद में आता है। अतः समवाय के आधार के रूप में अवस्थित विशेष नामक पदार्थ नामान्योन्याभावविरोधिसामान्यरहितः समवेतः। अर्थात् जो समवाय-सम्बन्ध से अवस्थित हो तथा अन्योन्याभाव का विरोध करने वाले सामान्य से रहित हो वह विशेष है।239 विशेष के इस लक्षण में अन्योन्याभाव एक पारिभाषिक शब्द है जिसका अर्थ है कि जब एक दूसरे में एक दूसरे का अभाव होता है, घट और पट का पारस्परिक भेद अन्योन्याभाव है। परमाणओं में जो आपस में भेद है वह भी अन्योन्याभाव है। अन्योन्याभाव का विरोध करने वाले सामान्य इसमें नहीं रहते हैं क्योंकि सामान्य से रहित होने से द्रव्य, गुण, कर्म से इसका पार्थक्य ज्ञात होता है।240

विशेष के लक्षण में अन्योन्याभाव का विरोध कहने से सामान्य

की व्यावृत्ति होती है, वैशेषिक-दर्शन में सामान्य का सामान्य नहीं होता है क्योंकि सामान्य में सामान्य मानने से अनवस्था-दोष होता है।241 अभिप्राय यह है कि विशेषों में एक दसरे के साथ अन्योन्याभाव रहता है, कोई विशेष समान नहीं होता कि एक जाति में उन्हें रख सकें। प्रत्येक विशेष, विशेष होता है। यदि विशेषों की जाति होने लगे, तो विशेषता उनसे छिन जायेगी तथा समानता होने लगेगी। सभी विशेष अन्योन्याभाव की प्रतीति कराते हैं। इसमें सामान्य लेने से उनके इस स्वभाव की हानि होगी, इसलिए विशेषों में सामान्य का अभाव इसी से सिद्ध होता है कि इनमें सामान्य मानने से अन्योन्याभाव की प्रतीति नहीं होगी। अतः विशेष अन्योन्याभाव का विरोध होने के कारण सामान्य से रहित होता है।242 विशेष अनन्त प्रकार के हैं। विशेषाणामनन्तत्वात समवायस्य चैकत्वाद विभागो न सम्भवति।243

अभाव - वैशेषिक-दर्शन में अभाव को सप्तम पदार्थ माना गया है। यह निषेधात्मक प्रमाणों से जाना जाता है। समवाय सम्बन्ध से रहित तथा समवाय से भिन्न हो तो वह अभाव कहलाता है।244 अभिप्राय यह है कि द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य और विशेष में समवाय सम्बन्ध रहता है। द्रव्यों का समवाय-सम्बन्ध अपने पर आश्रित गृणादि के साथ होता है। गृण और कर्म अपने आश्रय द्रव्य के साथ या अपने पर आश्रित सामान्य के साथ समवाय सम्बन्ध रखते हैं। सामान्य का भी अपने आश्रय स्वरूप द्रव्य, गुण और कर्म क साथ समवाय सम्बन्ध रहता है। विशेष आश्रय स्वरूप नित्य द्रव्यों के साथ समवाय सम्बन्ध रखते हैं। अनित्य द्रव्य भी अपने – अपने अवयवों से समवेत रहते हैं। समवाय का समवाय इसलिए नहीं होता कि अनवस्था दोष होगा। अतः लक्षण में 'असमवायत्वे सति' कह कर द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय की व्यावृत्ति कर दी गई है। $^{245}$  अभाव दो प्रकार का होता है – १.

244 स चासमवायत्वे सत्यसमवायः।- सर्वदर्शनसंग्रह, वही, पृ. ३८१

241 पदार्थधर्मसंग्रह, पृ. ३५१ 242 पदार्थधर्मसंग्रह,पृ.३५१

243 सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३५९

<sup>245</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, प्. ३८१

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३५७, रूपरसगन्धस्पर्श संख्या परिमाणानि <sup>231</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३५९

पृथक्त्वं संयोगविभागौ, परत्वापरत्वे बृद्धयः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ <sup>232</sup> पश्चात्त्तत्रितयात्रितस्य सामान्यस्य। - सर्वदर्शनसंग्रह, औलुक्य-

प्रयत्नाश्च गुणाः।- वैशेषिकसूत्र १/१/५

<sup>226</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, औलूक्यदर्शन, पृ. ३५७

<sup>227</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, औलूक्यदर्शन, पृ. ३५८

<sup>228</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पू. ३५८

<sup>230</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३५९

सामान्यं तु प्रध्वंसप्रतियोगित्वरहितमनेकसमवेतम्।

सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५०

<sup>234</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पू.३५१

<sup>235</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५९

<sup>236</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पू.३५२

<sup>237</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५९

<sup>238</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ.३५९

<sup>239</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, प्. ३५०

<sup>240</sup> पदार्थधर्मसंग्रह, पृ. ३५१

पृष्ठसङ्ख्या- 78 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

संसर्गाभाव २ अन्योन्याभाव246

संसर्ग का अर्थ सम्बन्ध होता है। 247 संसर्ग को प्रतियोगी मानकर जो निषेध किया जाता है, उसे संसर्गाभाव कहते हैं।248 एक वस्तु में दूसरी वस्तु के सम्बन्ध का निषेध संसर्गाभाव है। संसर्गाभाव के तीन भेद हैं - १. प्राग्भाव, २. प्रध्वंसाभाव, ३. अत्यन्ताभाव249

- प्राग्भाव प्राग्भाव अनित्य तथा अनादि होता है। - घटोत्पत्ति के पूर्व घट का अभाव।<sup>250</sup>
- प्रध्वंसाभाव जिसकी उत्पत्ति होती है, किन्त विनाश नहीं होता है अर्थात जिसका आरम्भ हो किन्त अन्त नहीं हो वह प्रध्वंसाभाव है।251 यथा - घट के फूट जाने पर अभाव का आरम्भ तो हुआ किन्तु इसका अन्त नहीं हो सकता
- अत्यन्ताभाव जो अपने प्रतियोगी में आश्रय ग्रहण करें वह अत्यन्ताभाव है। 252 उदाहरण - 'भतले घटो नास्ति' यहाँ भूतल में संयोग सम्बन्ध से घट का अभाव है। घटाभाव का प्रतियोगी घट है। अभाव भूतल में है। अतः भूतल घटाभाव का अनुयोगी है जो अत्यन्ताभाव को प्रकट करता है।
- अन्योन्याभाव जो अत्यन्ताभाव से पृथक है तथा कालगत अवधि से रहित है, वह अन्योन्याभाव है।253 अनवधि का अर्थ नित्य है। उदा, घट पट नहीं है या घट में पट का अभाव है। यहाँ घट एवं पट का तादात्म्य नही है। यह अभाव अनादि और अनन्त है।

- 2. सर्वसिद्धान्तसङ्ग्रह, शङ्कराचार्य, अजय बुक सर्विस. दिल्ली. १९८३
- 3. तर्कसङ्ग्रह, (तर्कदीपिका टीका), अन्नंभट्ट, सं. कांशी राम, मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली,
- 4. तर्कसङ्ग्रह:(स्वोपज्ञसहितम्),अन्नभट्ट:,हि.व्या.द यानन्द भार्गव, मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली, प्र.सं.१९७१
- 5. तर्कभाषा, केशविमश्र, व्या. आचार्य विश्वेश्वर सिध्दान्तशिरोमणि,चौखम्बा संस्कृत संस्कृत वाराणसी, वि. सं. २०६२,
- 6. वैशेषिकसूत्रम्, कणाद, सं. नारायण मिश्र, चौखम्बा संस्कृत सीरीज, वाराणसी, १९६६
- 7. प्रशस्तपादभाष्यम 'न्यायकन्दली टीकासहितम, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालय, वाराणसी, १९९७
- 8. प्रशस्तपादभाष्य, सं.श्रीनिवासशास्त्री,इण्डो-विजन-प्राइवेट लिमिटेड,गाजियाबाद,प्र.सं.१९८४

### सन्दर्भग्रन्थसची

246 सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३८१

<sup>247</sup> सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३८२

248 सर्वदर्शनसंग्रह, प्. ३८२

सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३८२

1. ऋषि, उमाशङकरशर्मा (सं.), माधवाचार्यकृत स. द. सं., प्रस्तावना, चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी, २००६

250 अनित्योऽनादितमः प्राग्भावः, सर्वदर्शनसंग्रह, प्. ३८१

<sup>249</sup> संसर्गाभावोऽपि त्रिविधः प्राक्प्रध्वंसात्यन्ताभावभेदात।- <sup>253</sup> अत्यन्ताभावव्यतिरिक्तत्वे सति अनवधिरभावोऽन्योन्याभावः।–

पृष्ठसङ्ख्या- 79 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

<sup>251</sup> उत्पत्तिमानविनाशी प्रध्वंसा, सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३८१

252 प्रतियोग्याश्रयोऽभावोऽत्यन्ताभावः।- सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३८१

सर्वदर्शनसंग्रह, पृ. ३८१

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at Jahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

### स्मृतिशास्त्रदृष्ट्या शिक्षकचरितसमीक्षा

Gouranga Show<sup>254</sup>

कृटशब्दाः-पुरुषार्थः, स्मृतिः, आचार्यः, उपाध्यायः, गुरुः।

शोधसार:-

विद्या त धर्मार्थकाममोक्षाणां परुषार्थानां लाभस्य अनन्य उपायः। एषा विद्या शिक्षकस्य समीपे एव लभ्यते। शिक्षा दरीकरोति हृदयान्धकारम। हृदये आलोकिते आत्मसचेतनता समागच्छेत। अत एव विद्यादानेन तल्यं नास्ति किमपि दानम। शिक्षको हि ज्ञानाञ्जनशलाकया उन्मीलयति शिक्षार्थिनो ज्ञाननेत्रम। शिक्ष-धातोः परं ण्वल-प्रत्ययेन शिक्षक इति रूपं प्राप्यते। गृ-धातोः परं कप्रत्ययेन गुरु इति रूपम। आपूर्वकात चर्-धातोः ण्यत-प्रत्ययेन आचार्य इति रूपम्। उपपूर्वकात् अधिपूर्वकात् इङ-धातोः घङ-प्रत्ययेन उपाध्याय इति रूपम। अधिपूर्वकात् इङ्-धातोः णिच्-प्रत्ययेन ण्वुल्-प्रत्ययेन च अध्यापक इति। अत्र प्रश्नो भवेत कः शिक्षक आचार्यो वा? वस्ततः शिक्षां ददाति यः स एव शिक्षकः। आ जन्मनो जनो यस्मात यस्मात यत किमपि शिक्षते विजानाति वा स एव तस्य शिक्षकतया मान्यः। ये तु ऋजुमतयः, विनीताः, वृद्धाः, ज्ञानिनः, अदम्भाः, निर्लोभाश्च ते हि आचार्यपदवाच्याः शिक्षकः, गुरुः, आचार्यः, उपाध्यायः अध्यापकः, स्मृतिशास्त्रमिति

वेदः सर्वासां विद्यानां मुलभुतः। धर्मस्य मुलं वेद एव। शुक्लयजुर्वेदे - यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् इत्यनेन धर्मो रक्षति रक्षित इति मन्वचनेन च धर्मपालनार्थं धर्मरक्षणार्थं च मन्त्रा उपदिशन्ति। धर्मार्थकाममोक्षेष चतुर्ष पुरुषार्थेषु धर्मः प्रधानं विद्यते। धर्मप्रतिपादकं शास्त्रं धर्मशास्त्रमित्युच्यते। धर्मशास्त्रं मुख्यतः पुरुषार्थचतुष्टयं प्रतिपादयति। तेषु सर्वेषु पुरुषार्थेषु मनुष्यजीवनस्य मार्गप्रवर्त्तकरूपेण तथा नियन्त्रकरूपेण धर्मस्य प्राधान्यं स्वीक्रियते। जीवनस्य

सर्वेष कालेष धर्मस्य प्रभावः साक्षात् परम्परया वा विद्यते। श्रुतिशास्त्रेण यथा वेद इति बोध्यते तथा धर्मशास्त्रेण स्मृतिशास्त्रमिति बोध्यते। अत उच्यते - ' श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः'। इति । येन शास्त्रेण एव वेदविहितधर्माणां स्मरणं भवति तत शास्त्रमेव स्मृतिशास्त्रमिति। उच्यते - स्मर्यते देवधर्मोऽनेनेति स्मृतिः इति। मनुयाज्ञ्यवल्क्यादिभिः महर्षिभिः प्रणीतमिदं स्मृतिशास्त्रं समाजस्य उपकाराय एव प्रवर्त्तते। एवं स्मृतिशास्त्रकारैः तु शिक्षकचरितस्य बहुनि वैशिष्ट्यानि उल्लिखितानि।

स्मृतिशास्त्रे शिक्षकस्तु आचार्यः उपाध्यायः गुरुः इति च नाम्ना अभिधीयते। यः ब्राह्मणः शिष्यमुपनीय कल्परहस्यसहितां वेदशाखां सर्वाम् अध्यापयति स आचार्यः। ऋग्वेदस्य 'ब्राह्मणोऽस्य (वेदपुरुषस्य) मुखमासीत' इत्यादिमन्त्रैः ज्ञानेन्द्रियमनोबुद्धिसमन्वितः ब्राह्मणः इत्यभिधीयमानः आसीत्। मन्स्मृतौ गीतायाञ्च ब्राह्मणस्य कर्तव्यं निर्दिश्यते। यथा -

अध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा। दानं प्रतिग्रहश्चैव ब्राह्मणानामकल्पयत्।।255 शमो दमस्तपः शौचं क्षान्तिरार्जवमेव च। ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्म स्वभावजम।।256इति। अध्यापनम्, अध्ययनम्, यजनम्, याजनम्, दानम्, प्रतिग्रहः, शमदमशौचक्षान्तिक्षमार्जवादिगुणयुक्तत्वम् ज्ञानविज्ञानयोः समृत्कृष्टत्वं च ब्राह्मणस्य कर्तव्यं निर्दिश्यते। एतेषां कर्मणां मध्ये अध्यापनं तु ब्राह्मणस्य प्रधानकर्तव्यम्। अतो य एव ब्राह्मणः उपनीय शिष्यं यज्ञविद्यासहितम्पनिषद्गन्थमध्यापयेत् प्रचक्षते। न केवलं छात्रेभ्यो वेदस्य पाठदानं करोति स एव आचार्यः परन्तु यः छात्रान् वेदस्य अर्थं बोधयति सोऽपि आचार्यः। अभिधानकोषे उच्यते – 'विवृणोति च मन्त्रार्थानाचार्यः सोऽभिधीयते'। इति। अपि च यः उपनिषद्गन्थानां ज्ञानं छात्रेभ्यो ददाति स एव आचार्यः। उक्तञ्च मनुना –

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Guest Lecturer, Department of Sanskrit, Netaji Satabarshiki Mahavidyalaya, 24 Parganas (North), West Bengal

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> मनस्मृतौ १.८८ <sup>256</sup> गीतायाम् १८.४२

आम्नातञ्च विष्णुस्मृतौ -

यस्तूपनीयव्रतादेशं कृत्वा देवमध्यापयेत् तमाचार्यं विद्यात।258इति।

याज्ञवल्क्यसंहितायाम -

उपनीय ददद् वेदमाचार्यः स उदाहृतः।259 इति। शङ्खसंहितायाम् -

उपनीय गुरुः शिष्यं वेदमस्मै प्रयच्छति।<sup>260</sup> इति। ब्राह्मणं च वेदरहितानि व्याकरणादीन्यङ्गानि यो वृत्त्यर्थमध्यापयति स उपाध्याय उच्यते। मन्त्रब्राह्मणयोर्वेदनामधेयमिति आपस्तम्बस्य मतानुसारेण वेदस्य भागद्वयमस्ति - मन्त्रः ब्राह्मणञ्च। मन्त्रस्य अपरं नाम संहिता इति। अतो मन्त्रब्राह्मणयोर्मध्ये यस्य कस्यापि एकस्य यः पाठदानं करोति स उपाध्याय एव। वेदानां सम्यग्रुपेण अर्थावबोधनार्थं तत्स्वराद्यवगमनार्थं तदिनियोगज्ञानार्थं च वेदाङ्गानां महत्त्वपूर्णस्थानमस्ति। वेदाङ्गानि विना वेदानां यथार्थमभीष्टं च ज्ञानं भवितं नार्हति। वेदमन्त्राणां सुरक्षादृष्ट्या वेदाङ्गानां ज्ञानमावश्यकमिति प्रतिभाति। मन्त्राणाम उचितोच्चारणाय शिक्षायाः, कर्मकाण्डस्य अनुष्ठानाय कल्पस्य, शब्दानां रूपज्ञानाय व्याकरणस्य, अर्थज्ञानाय निरुक्तस्य. वैदिकच्छन्दसां परिज्ञानाय अनुष्ठानोचितकालनिर्णयार्थं ज्योतिषशास्त्रस्य उपयोगो वर्तते। अत उच्यते शिक्षायाम

### शिक्षाकल्पव्याकरणं निरुक्तं छन्दसां चयः। ज्योतिषामयनं चैव वेदाङ्गानि षडेव तु।।261 इति।

एतानि वेदाङ्गानि यः छात्रान् पाठयति स एव उपाध्यायः। वस्तुतो यः छात्रान मन्त्रब्राह्मणयोः मध्ये एकमपि, षड्वेदाङ्गानि च पाठयति स एव उपाध्यायः। उपाध्यायस्त पाठदानेन एव जीविकार्जनं करोति। अत उच्यते मनना -

एकदेशं त वेदस्य वेदाङगानि वा पनः। योऽध्यापयति वृत्त्यर्थमुपाध्यायः स उच्यते।।262 इति। विष्ण्स्मतावच्यते -

यस्त्वेनं मूल्येनाध्यापयेत् तमुपाध्यायमेकदेशं वा।263

शिक्षकस्त कान कान छात्रान पाठियण्यति इति विषये विष्णसंहितायां वर्णना अस्ति। वस्ततो विद्यालाभे कस्य छात्रस्य अधिकारोऽस्ति अस्मिन् विषये अपि अत्र निर्देशोऽस्ति। यथा -

नापरीक्षितं याजयेतु।। नाध्यापयेत।। नोपनयेत।।264 इति। अधर्मेण च यः प्राह यश्चाधर्मेण पुच्छति। तयोरन्यतरः प्रैति विद्वेषं वाधिगच्छति।। धर्मार्थौ यत्र न स्यातां शुश्रुषा वापि तद्विधा। तत्र विद्या न वप्तव्या शभं बीजमिवोषरे।। विद्या ह वै ब्राह्मणमाजगाम गोपाय मा शेवधिस्तेऽहमस्मि। आसुयकायानुजवेऽयताय न मां ब्रुया वीर्यवती तथा यमेव विद्या शुचिमप्रयत्तं मेधाविनं ब्रह्मचर्योपपन्नम्। यस्ते न दुह्येत् कतमश्च नाह तस्मै मां ब्रया

याज्ञवल्क्यसंहितायाम -

एकदेशम्पाध्याय ऋत्विग् यज्ञकृद्च्यते।266 इति। शङखसंहितायां -

निधिपाय।।265 इति।

भतकाध्यापको यस्त उपाध्याय स उच्यते।267 इति। यः शास्त्रविध्यनुसारेण निषेकादीनि कर्माणि करोति। अपि च योऽन्नेन संवर्धयति स विप्रो गुरुरुच्यते। अतः पिता एव गुरुरिति। उच्यते मनुस्मृतौ -

पृष्ठसङ्ख्या- 81 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनस्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal in Issue 39-40, Vol. I Year 11, Date 08, Jan. 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

अर्थावगमनेन

### निषेकादीनि कर्माणि यः करोति यथाविधि। सम्भावयति चान्नेन स विप्रो गरुरुच्यते।।268 इति।

गुरुः सच्छिश्यक्षेत्रे विद्याबीजवपनं करिष्यति। शिष्यस्त प्रत्यहं वेदाध्ययनस्य प्रारम्भे. अपि च अन्ते गरोः पादोपसंग्रहं कुर्यात। चतुर्वेदस्य अध्ययनद्वारा कानि फलानि लभन्ते, तानि अपि विष्णुस्मृतौ वर्णितानि। यथा-तस्मादनध्यायर्जं गुरुणा ब्रह्मलोककामेन विद्या सच्छिष्यक्षेत्रेष वप्तव्या। शिष्येण ब्रह्मारम्भावसानयोग्रोः पादोपसंग्रहणं कार्यम्। प्रणवश्च व्याहर्तव्याः।

तत्र च यद्रचोऽधीते तेनास्याज्येन पितृणां तृप्तिर्भवति। यद्यजंषि तेन मधना। यत्सामानि तेन पयसा। यच्चाथर्वणं तेन मांसेन। यत्पुराणेतिहासवेदाङ्गधर्मशास्त्राण्यधीते तेनास्यान्नेन।269 इति।

याज्ञवल्क्यसंहितायां -

स गुरुर्यः क्रियाः कृत्वा वेदमस्मै प्रयच्छति।270 इति। अपि च

उपनीय गुरुः शिष्यं महाव्याहृतिपूर्वकम्। वेदमध्यापयेत् एनं शौचाचारांश्च शिक्षयेत्।।271 इति। शङखसंहितायामपि उच्यते -

प्रयतः कल्यमृत्थाय स्नातो हतहताशनः। कुर्वीत प्रयतो भूत्वा गुरूणामभिवादनम्।।272 इति।

आचार्यः पुनर्वेदज्ञो भवेत्। स माणवकस्य यां जातिं साङ्गोपनयनपूर्वकसावित्र्यन्वचनेन उत्पादयति सा जातिः सत्या अजरामरा च। "तमेतं वेदानुवचनेन ब्रह्मणा विविदिषन्ति"273, "परीक्ष्य लोकान् कर्मचितान् ब्राह्मणो निर्वेदमायान्नस्त्यकृतः कृतेन" 274 , "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म"<sup>275</sup>, "ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति"<sup>276</sup>, " तदात्मानमेवावेदहं

श्रेष्ठम्। माणवकस्य वारद्वयं जन्म भवति, मातृजन्म तथा उपनयनसंस्काररूपजन्म। उपनयनसंस्काररूपजन्म मातजन्मनः अपेक्षया अधिकं गणातिशय्यात। उपनयनद्वारा यदा जन्म भवति तदा मृत्युजरयोः भ्रान्तिज्ञानं न सम्भवति। वेदज्ञ आचार्य उपनयनसंस्कारेण यज जन्म ददाति तज्जन्म कल्याणकारकं भवति। उत्पादकरूपपितः वेदाध्यापकरूपपितः च द्वयोर्मध्ये वेदाध्यापकरूपपिता श्रेष्ठः। यतो हि ब्रह्मजन्म एव इहलोके परलोके च उभयत्र स्थायि भवति। मातापितरौ कामवशात् बालकस्य उत्पादनं कुरुतः। किन्त् वेदज्ञ आचार्यः यथाविधि उपनयनपूर्वकसावित्र्यनुवचनद्वारा बालकस्य पुनः जन्मदानं करोति। एतज् जन्म सत्यम् अजरं अमरं च। उक्तञ्च मनुना -

इत्यादिश्रुतिवाक्यानुसारैः वक्तुं शक्यते यद् वेदस्य

धर्मार्थकाममोक्षरूपं पुरुषार्था लभ्यन्ते। अतो वेदज्ञानेन

एव स्वर्गप्राप्तिः तथा मोक्षप्राप्तिर्भवति। मोक्षादिप्राप्तीनां

कारणं तु आचार्य एव। अत आचार्यात् प्राप्तं जन्म एव

वेदस्य

तथा

आचार्यस्त्वस्य यां जातिं विधिवद्वेदपारगः। उत्पादयति सावित्र्या सा सत्या साऽजरामरा।।278 इति। आम्नातञ्च विष्णुसंहितायाम् -

उत्पादकब्रह्मदात्रोर्गरीयान् ब्रह्मदः पिता। ब्रह्मजन्म हि विप्रस्य प्रेत्य चेह च शाश्वतम्।। कामान्माता पिता चैनं यमत्पादयतो मिथः। सम्भूतिं तस्य तां विद्याद् यद् योनाविह जायते।। आचार्यस्य यां जातिं विधिवद्वेदपारगः। उत्पादयति सावित्र्या सा मत्या साजरामरा॥ य आवृणोत्यवितथेन कर्णावदुःखं कुर्वन्नमृतं संप्रवच्छन्। तं वै मन्येत पितरं मातरञ्ज तस्मै न द्रह्येत कृतमस्य जानन।।<sup>279</sup> इति।

यो वेदविषये वेदाङ्गविषये शास्त्रान्तरविषये तर्कविषये तथा कलाशास्त्रविषये च शिष्यान अल्पं बह वा ज्ञानदानं करोति स एव गुरुरिति। अतो यः शिष्याणां

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> मनुस्मृतौ २.१४०

<sup>258</sup> विष्णुस्मृतौ २९.१

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> याज्ञवल्क्यसंहितायाम आचारोऽध्याये ३४

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> शङ्खसंहितायाम् ३.१

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> शिक्षायाम

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> मनुस्मृतौ २.१४१

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> विष्णुस्मृतौ २९.२

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> विष्णुस्मृतौ २९.४-६

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> विष्ण्स्मृतौ २९.७-१०

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> याज्ञवल्क्यसंहितायाम आचारोऽध्याये ३५

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> शङखसंहितायाम् ३.१

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> मनुस्मृतौ २.१४२

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> विष्णुस्मृतौ ३०.३१-३८

<sup>270</sup> याज्ञवल्क्यसंहितायाम आचारोऽध्याये ३४

<sup>271</sup> याज्ञवल्क्यसंहितायाम आचारोऽध्याये १५

<sup>272</sup> शङखसंहितायाम् ३.२

<sup>273</sup> वृहदारण्यकोपनिषदि ४.४.२२

<sup>274</sup> मुण्डकोपनिषदि १.२.१२

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> तैत्तिरीयोपनषदि २१.१

<sup>276</sup> मण्डकोपनिषदि ३.२.९

<sup>277</sup> वृहदारण्यकोपनिषदि १.४.१०

<sup>278</sup> मनस्मृतौ २.१४८

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> विष्ण्स्मृतौ ३०.४४-४७

पाठदानेन अल्पं बहं वा उपकारं करोति स एव गरुरिति। उच्यते मनुस्मृतौ -

#### अल्पं वा बहु वा यस्य श्रुतस्योपकरोति यः। तमपीह गुरुं विद्याच्छ्रतोप्रक्रियया तया।।280 इति।

पिता इत्युच्यते। वेदोपलक्षणार्थं यो वेदमध्यापयति व्याचष्टे वा स पिता। अतो यो वेदं पाठयति अपि च वेदस्यार्थं बोधयति स एव गरुः पिता इति। यथा मनुनोक्तम् -

#### अज्ञो भवति वै बालः पिता भवति मन्त्रदः। अज्ञं हि बालमित्याहुः पितेत्येव तु मन्त्रदम्।।<sup>281</sup> इति।

माणवकस्य त्रिविधं जन्म भवति। मातुः सकाशादादौ पुरुषस्य जन्म। द्वितीयं मौञ्चिबन्धने उपनयने। तृतीयं ज्योतिष्टोमादियज्ञदीक्षायां वेदश्रवणात्। यथोक्तं मनुना मनुसंहितायां -

### मातुरग्रेऽधिजननं द्वितीयं मौञ्चिबन्धने। त्तीयं यज्ञदीक्षायां द्विजस्य श्रुतिचोदनात्।।282 इति।

त्रिषु जन्मसु मध्ये यदेतद्ब्रह्मग्रहणार्थं जन्मोपनयनसंस्काररूपं मेखलाबन्धनोपलक्षितं माणवकस्य सावित्री माता. मात्पित्सम्पाद्यत्वाज्जन्मनः। अतः पुनराचार्यः पिता एव। उच्यते मनुना मनुस्मृतौ -

#### तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य मौञ्चीबन्धनचिह्नितम् तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते।।283 इति।

उपाध्यायः छात्राणां गृहं गत्वा तानुपदिशति किन्तु आचार्यः गुरुकुलस्य कुलपतित्वेन सर्वोच्चासनासीनो भारतीयायां संस्कृतौ विधिवदुपनीतानेव शिष्यानुपदिशति। मन्संहितायां -

मुनीनां दशसहस्रं योऽन्नपानादिपोषणात्। अध्यापयति पिप्रर्षिरसौ कुलपतिः स्मृतः॥284 इति। प्राचीनकाले बाल्यावस्थायां मनुष्यो

ज्ञानार्जनाय कस्यापि गुरोः शरणं समित्पाणिः भृत्वा गच्छति स्म। तत्रैव आश्रमे सदाचारपूर्वकम्शित्वा आश्रमस्य दैनिककार्याणि कुर्वन गुरोः सेवां च श्रद्धया अकरोत्। भिक्षाटनं कृत्वा यानि खाद्यवस्तुनि आनयति स्म तानि सर्वाणि प्रथमं स्वगुरोः समक्षे प्रस्तौति स्म। गुरुर्यदपि अददत् तेनैव सन्तोषेण स स्वक्षधायाः शान्तिमकरोत। योग्यविनम्यसेवाभाविशिष्येभ्य वेदवेदाङ्गानां सरहस्यं ज्ञानं दीयते स्म। यथा कश्चिन्मनुष्यः खनित्रेण भूमिं खनन् जलं प्राप्नोति एवं गुरौ स्थितां विद्यां गुरुसेवापरः शिष्यः प्राप्नोति। यथोक्तं मनुना

#### यथा खनन् खनित्रेण नरो वार्यधिगच्छति। तथा गुरुगतां विद्यां शुश्रुषुरधिगच्छति।।285 इति।

गुरुणा प्रदत्तेन एकाक्षरस्यापि ज्ञानेन मानवस्य जीवनं सफलं भवति, स तस्य गुरोः ऋणी भवति। एतदस्माकं धर्मशास्त्रेष्वपि प्रतिपादितमस्ति -

### एकमप्यक्षरं यस्तु गुरुः शिष्ये न्यवेदयेत। पृथिव्यां नास्ति तद् द्रव्यं यं दत्त्वाऽनृणी भवेत्।। इति।

यः शिष्यो जीवनस्य समाप्तपिकालपर्यन्तं गुरोः सेवां करोति, यः गुरुं परिचरतु स विप्रो तत्त्वतो ब्रह्मणः सद्म रूपमविनाशि प्राप्नोति। स ब्रह्मणि लीयत इत्यर्थः। यथोक्तं मनना -

आसमाप्तेः शरीरस्य यस्तु शुश्रुषते गुरुम्। स गच्छत्यञ्जसा विप्रो ब्रह्मणः सद्म शाश्वतम्।।286 इति। मनुसंहितायां शिष्याणां बहूनि कर्तव्यानि निरूपितानि। आचार्येण प्रेरितो न प्रेरितो वा स्वयमेव प्रत्यहमध्ययने. गुरुहितेषु चोद्योगं कुर्यात्। शरीरं, वाचं, बुद्घीन्द्रियमनांसि च नियम्य प्राञ्जलिः गुरोः सुखं वीक्षमाणः तिष्ठेत्। सर्वदा गुरुसमीपे गुर्वपेक्षया त्वपकृष्टान्नवस्त्रप्रसाधनो भवेत्। गुरोश्च प्रथमं रात्रिशेषे शयानादुत्तिष्ठेत्, प्रदोषे च गुरौ सुप्ते पश्चाच्छयीत। आसनोपविष्टस्य गुरोराज्ञां ददतः स्वयमासनाद् उत्थितः, तिष्ठतः गुरोरादिशतस्तदभिमुखं कतिचित्पदानि गत्वा यथा गुरुरागच्छति तथापि

<sup>280</sup> मनुस्मृतौ २.१४९ <sup>281</sup> मन्स्मृतौ २.१५३

<sup>282</sup> मनुस्मृतौ २.१६९

पृष्ठसङ्ख्या- 83 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

287 मनुस्मृतौ २.२२७ 288 मनुस्मृतौ २.२३०

कार्याणि।

<sup>289</sup> मन्समृतौ २.२३१ <sup>290</sup> विष्णुस्मृतौ ३०.३९-४०

अभिमुखं गत्वा यदा तु गुरुर्धावन्नादिशति तदा तस्य सर्वदा तयोः मातापित्रोः प्रत्यहमाचार्यस्य च पश्चाद्धावन्प्रतिश्रवणसंभाषे कुर्यात्। पराङ्मुखस्य वा प्रीतिमुत्पादयेत्। यस्मात्तेष्वेव त्रिषु प्रीतेषु सर्वं दिशतः संमुखस्थो दुरस्थस्य गुरोः समीपमागत्य, तपश्चान्द्रायणादिकं फलद्वारेण सम्यक्प्राप्यते। तेषां त्रयाणां शुश्रुषा परं तपः उच्यते तै अनभ्यनुज्ञातः अन्यं शयानस्य गुरोः प्रणम्य प्रह्वो भूत्वा, निकटे अवतिष्ठतः धर्मं न समाचरेत। ते एव मातापित्राचार्याः त्रयो लोकाः गुरोरादिशतः प्रह्वीभूयैव प्रतिश्रवणसंभाषे कुर्यात्। लोकत्रयप्राप्तिहेतुत्वात्। ते एव ब्रह्मचर्यादिभावत्रयरूपा गुरुसमीपे चास्य गुरुशय्यासनापेक्षया नीचे एव शय्यासने आश्रमाः गार्हस्थ्यपाद्याश्रयत्रयप्रदायकत्वात्। ते एव त्रयः नित्यं स्याताम्। यत्र च देशे समासीनं गुरुं पश्यति न तत्र वेदाः वेदत्रयजपफललाभोपायत्वात्। ते एव हि त्रयः यथेष्टचेष्टां चरणप्रसारादिकां कुर्यात्। परोक्षमपि अस्य अग्नयः अभिहिताः त्रेतासंपाद्ययज्ञादिफलदातत्वात। यथा गुरोः केवलं नाम न उदाहरेत्। गतिभाषितचेष्टितमेव च न उच्यते मनुना -

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020

अनुकुर्वीत। यत्र देशे गुरोः परिवादो निन्दा वा वर्तते तत्र

स्थितेन शिष्येण कर्णी हस्तादिना पिधातव्यौ। तस्माद्वा

यानासनादवतीर्य गुरुम् अभिवादयेत्। प्रतिवाते अनुवाते

च गुरुणा सह न आसीत, गुरोः असंश्रवे एव च किञ्चिदपि

न कीर्त्तयेत्। बलीवर्दयाने, घोटकप्रयुक्ते याने,

उष्ट्युक्तयाने, रथकाष्ठादौ, प्रासादोपरि, कटे, शिलायां,

फलके च नौकायां गुरुणा सह न आसीत। गुरोः गुरौ

सन्निहिते गुरुवद्वृत्तिं समाचरेत्। गुरुणा च अनिसृष्टस्वान्

गुरून् न अभिवादयेत्। विद्यागुरुषु स्वयोनिषु अधर्मात् च

प्रतिसिध्यत्सु हितञ्च उपदिशत्सु अपि नित्या एवमेव

वृत्तिः। आर्येषु च गुरुपुत्रेषु गुरोः स्वबन्धुषु एव च नित्यमेव

गुरुवदवृत्तिं समाचरेत। बालः गुरुसुतः समानजन्मा वा

यज्ञकर्मणि शिष्यो वा अध्यापयन् गुरुवत् मानमहर्ति

सवर्णाः गुरुपत्यः गुरुवदाज्ञाकरणादिना पूज्या भवेयुः।

असवर्णाः पुनः प्रत्युत्थानाभिवादनैः सम्पूज्याः। गुरुपत्न्याः

अभ्यञ्जनं, स्नापनं, गात्रोत्सादनम्, केशानां प्रसाधनं च न

मूर्तिः, पिता हिरण्यगर्भस्य, माता च धारणात्

पृथिवीमूर्तिः, भ्राता च स्वः सगर्भः क्षेत्रज्ञस्य। तस्माद्

देवरूपा एता नावमन्तव्याः। अतएव देवतारूपेण पूज्या

उपास्या अनुसरणार्हाश्च। तथा चोक्तं मनुना मनुस्मृतौ –

आचार्यो ब्रह्मणो मूर्तिः पिता मूर्तिः प्रजापतेः।

माता पृथिव्या मूर्तिस्तु भ्राता स्वो मूर्तिरात्मनः॥287

आचार्यो वेदान्तोदितस्य ब्रह्मणः परमात्मनो

यानासनस्थश्च

देशान्तरं गन्तव्यम।

#### त एव हि त्रयो लोकास्त एव त्रय आश्रमाः। त एव हि त्रयो वेदास्त एवोक्तास्त्रयोऽग्नयः॥288 इति।

गुरुरग्निरूपेणापि विभूषितो भवेत्। पितैव गार्हपत्याग्निः, माता दक्षिणाग्निः, आचार्य आहवनीयाग्निः। एतेषामग्रीनामाहवनीयस्तथा आचार्यः श्रेष्ठः। मनुनोक्तं

#### पिता वै गाईपत्योऽग्निर्माताग्निर्दक्षिणः स्मृतः। गुरुराहवनीयस्तु साग्नित्रेता गरीयसी।।289 इति।

आचार्याः स्वकीयै: लोकप्रियङ्करगुणैः, तपोभिः, त्यागैः, ज्ञाननिधिभिः परमकामनाभिश्च कल्याणस्य शिष्याणां गौरवास्पदमासन्।

य इहलोके विद्यालाभं कृत्वा तद्वारा जीविकार्जनं करोति, तस्य परलोके विद्या फलप्रदा न भवेत्। अपि च यो विद्याप्रवाहेण परकीययशः विनष्टं करोति तस्यापि परलोके विद्या फलप्रदाना न भवेत्। आम्नातञ्च विष्णुस्मृतौ -

#### यश्च विद्यामासाद्यास्मि लोके तया जीवेन्न सा तस्य परलोके फलप्रदा भवेत। यश्च विद्यया यशः परेषां हन्ति॥290 इति।

सम्मतिं विना अपरस्य अध्ययनश्रवणद्वारा विद्याग्रहणं नोचितम। लौकिकं वैदिकं वा आध्यात्मिकज्ञानं यस्माल्लभते, तस्य कदापि अपकारं न कुर्यात्। उक्तञ्च विष्णुस्मृतौ -

अननुज्ञातश्चान्यस्मादधीयानन्न विद्यामादद्यात्।

<sup>285</sup> मनुस्मृतौ २.२१८

<sup>286</sup> मनस्मृतौ २.२४४

<sup>283</sup> मनुस्मृतौ २.१७०

वेदैकनिष्टं धर्मज्ञं कुलीनं श्रोत्रियं शुचिम्। स्वशाखाज्ञमनालस्यं विप्रं कर्तारमीप्सेत्।। इति।

यो विद्वान्, सत्कुलोद्भूतः, चरित्रवान्, तपस्यया यस्य सर्वपापकार्यं दूरीभूतं स एवाचार्यः। शौनकेनोक्तं -कुमारस्योपनयनं श्रुताभिजनवृत्तवान्। तपसा धूतनिःशेषपाप्मा कुर्याद्विजोत्तमः।। इति। महर्षिहारीतस्य मते यः स्वचरत्रे न तु दृढः, स कदापि याजनकर्मणि न नियोजनीयः, तं कोऽपि गुरुरूपेण न वरियष्यति। यथा उक्तं तेन -

न याजयेद् वृत्तिहीनं वृणुयाञ्च न तं गुरुम्। इति।
स्मृतिकारयमस्य मते आचार्यो भवेत् सत्यवादी,
धीसम्पन्नः, सर्वसत्कर्मणि कुशलः, सर्वप्राणिषु दयाशीलः,
ईश्वरविश्वासी, वेदपाठे नियुक्तः, वेदस्याध्यापने रतः,
चरित्रवान् जितेन्द्रियः च। उक्तञ्च –

सत्यवाग् धृतिमान् दक्षः सर्वभूतदयापरः। आस्तिको वेदनिरतः शुचिराचार्य उच्यते।। वेदाध्यापनसम्पन्नो वृत्तिमान् विजितेन्द्रियः।। इति।

स्मृतिशास्त्रे शिक्षकस्तु आचार्य उपाध्यायो गुरुश्च इति नाम्ना अभिधीयते। यो ब्राह्मणः शिष्यमुपनीय कल्परहस्यसहितां वेदशाखां सर्वाम् अध्यापयित स एव आचार्यः। वेदस्य एकदेशं यः अध्यापयित स एव उपाध्यायः। यः शिष्याणां पाठदानेन अल्पं बहुं वा उपकारं करोति स एव गुरुः। अस्मिन् शास्त्रे पितुः मातुः च गुरुः श्रेष्ठः। विद्यालाभे कस्य छात्रस्य अधिकारः अस्ति अस्मिन विषये अपि अत्र निर्देशः अस्ति। स्मृतिशास्त्रमते यः सत्यवादी, धीसम्पन्नः, सर्वसत्कर्मकुशलः सर्वप्राणिनः प्रति दयाशीलः, ईश्वरविश्वासी, वेदपाठे नियुक्तः, वेदस्य अध्यापने रतः, चरित्रवान्, जितेन्द्रियः स आचार्यो भवेत्। वस्तुतः शिक्षकः खलु ईदृशो जनो यः केन प्रकारेण व्यवहारः कर्तव्यः समाजे इति शिक्षां ददाति सर्वेभ्यो जनेभ्यः। अनेनैव गुरुः शिक्षको वा सदैव पूज्यः श्रद्धेयः च भवति। अस्माकं शास्त्रेषु गुरोः स्थानं भगवत उपरि कथितम –

गुरुर्ब्रह्मा गुरुर्विष्णुर्गुरुर्देवो महेश्वरः। र्गुरुरेव परं ब्रह्म तस्मै श्रीगुरवे नमः।।<sup>292</sup> इति

### सन्दर्भग्रन्थसूची

- १.आङ्गलसंस्कृतकोशः, चतुर्थसंस्करणात्मकः, भुवनगिरि-आनन्दशर्मा-शारदा-जयगोविन्द-सम्पादितः, २००८-खृष्टाब्दे न्यु दिल्ली-स्थाने संस्कृतभारती-प्रकाशितः।
- २.ऊनविंशतिसंहिता, द्वितीयसंस्करणीया, श्रीयुक्तपञ्चाननतर्करत्नसम्पादिता, १३१६-वङ्गाब्दे कलिकातायां श्रीनटवरचक्रवर्तिना प्रकाशिता।
- ३.गुरुतत्त्व ओ गुरुगीता, प्रथमसंस्करणात्मकः, स्वामिरघुवरानन्द-सङ्कलितः, १९७३-खृष्टाब्दे एप्रिलमासे कलिकातायाम् उद्घोधनकार्यालयप्रकाशितः।
- ४.मनुस्मृतिः (द्वितीयोऽध्यायः), सान्वयानुवाद-मनुभाष्य-भासिका-भावावगाहिनी-भाषाटीकोपेता, ड.श्रीमत्यूर्मिलारुस्तगिसम्पादिता, २००५-खृष्टाब्दे दिल्ल्यां जे.पी.पाब्लिशिङ्ग-हाउस-प्रकाशिता।
- ५.मनुसंहिता(द्वितीयोऽध्यायः) द्वितीयसंस्करणात्मिका, ड.गुरुचरणदासेन सम्पादिता, १४१८-वङ्गाब्दे

<sup>291</sup> विष्णुस्मृतौ ३०.४१-४३

पृष्ठसङ्ख्या- 85 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at <u>Jahnavisanskritejournal.in</u> Issue 39.40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

#### कलिकातायां पुस्तकाभाण्डार-प्रकाशिता।

६.शब्दकल्पद्रुमः, राजाराधाकान्तदेव-बाहादुरेण विरचितः, २००१-खृष्टाब्दे वाराणस्यां चौखम्बा-संस्कृत-सीरीज-अफिस-प्रकाशितः।

७.सुभाषितरत्नभाण्डागारम्, नारायण-राम-आचार्येण सम्पादितम्, २००३-खृष्टाब्दे वाराणस्यां चौखम्बा-संस्कृत-सीरीज-अफिस-प्रकाशितम्।

C.A New Trilingual Dictionary,Govindagopala Mukhopadhyaya, SanskritBook Depot.

S.The student's Sanskrit-English Dictionary, Vaman Shivram Apte, 2010, New Delhi, Rashtriya Sanskrit Sansthan.

## हिमाचलस्य पर्वतीयभाषायां प्राकृतप्रभावः

डॉ. योगेश अत्रिः<sup>293</sup>

कूटशब्दाः-भारतीयाः, प्राकृतं, शौरसेनी

शोधसारः-भारतीयाः दैनन्दिनव्यवहारे प्रयज्यमाणानां स्वभाषोपभाषादेशिभाषाणां बाहल्येन प्रयोगकाले तत्समतद्भवदेशीविदेशिभाषाणां कर्वन्तीति लोकप्रमाणात्सिद्धम। किन्त भारतीयैरपि स्वप्राचीना भाषा या परम्परातः प्राप्ता साऽपि पूर्णरूपेण न परित्यक्ता। तद्भाषा संस्कृतं प्राकृतञ्च डॉ. कपिलदेव द्विवेदीमहोदयानसारं मध्यकालिक्या: भारतीयार्यभाषायास्त्रयोभेदा: शक्यते। प्राचीनप्राकतं पालि (प्रथमप्राकृतम्) मध्यकालिकप्राकृतम् (द्वितीयप्राकृतम्) परकालिकप्राकतम अपभ्रंश: तृतीयशताब्दीईस्वीपूर्वात् प्रथमशतीं यावत् शिलालेखाः. पालिबौद्धग्रन्था:. प्राचीनजैनसूत्राणां आरम्भिकनाटकस्य भाषा यथा अश्वघोषनाटकस्य प्राकृतम्, अवशेषोऽयं मध्यएशियायां समुपलभ्यते। इदमेव प्रथमं प्राकृतम्। प्रकृति: संस्कृतं तत्र भवं तत आगतं वा प्राकृतम्। एवं बहव: व्युत्पत्तय: सन्ति। नाटयशास्त्रकारेण भरतम्निना प्रतिपादितं यत संस्कृतशब्दानां विकृतरूपं परिवर्तितरूपं वा प्राकृतभाषा।

'एतदेव विपर्यस्तं संस्कारगुणवर्जितम्। विज्ञेयं प्राकृतं पाठ्यं नानाऽवस्थाऽन्तरात्मकम्<sup>294</sup>'।।

#### क. पालिप्रभाव:

तथाहि -

<sup>294</sup>डॉ.कपिलदेवद्विवेदी, भाषाविज्ञान एवं भाषाशास्त्र, पृ. ४३३, विश्वविद्यालय प्रकाशन वाराणसी २००८।

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> गुरुगीतायाम् २६

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> संस्कृत अध्यापकः, राजकीयमाध्यमिकविद्यालयः, जोनागे, किन्नौरः, हिमाचलप्रदेशः

पर्वतीयभाषायामपि आगतम्।

२.पाल्यां द्विवचनं नास्ति। तद्प्रभाव: पर्वतीयभाषास्वपि विद्यते295।

३.पाल्यां तद्भवशब्दानामाधिक्यं देशजविदेशजशब्दाः न्यूना:। अत्र तद्भवदेशजविदेशजशब्दानामाधिक्यं तत्समस्य न्युनता वर्तते।

#### पर्वतीयभाषा मध्यकालिकप्राकृतञ्च

अस्यापरं नाम साहित्यिकप्राकृतं वर्तते। कालेऽस्मिन् साहित्यिकरूपे विकसिताऽभवत्। भौगोलिकभेदत्वात् अनेके प्रभेदा अभवन। नाट्यशास्त्रकारभरतम्निमते सप्त मुख्या: प्राकृता:, सप्त च गौणप्राकृता:296। वररुचिमते प्राकृतं चतुर्द्धा। महाराष्ट्री, मागधी, पैशाची, शौरसेनीति भेदेन<sup>297</sup>। मागधी द्विधा। मागधी, अर्धमागधी च। एवं प्राकृतं पञ्चधा।

#### शौरसेनीप्रभाव:

शुरसेनदेशोद्भवै: पुरुषै: परस्परं व्यवह्रियमाणा शुरसेनानां भाषा शौरसेनीति कथितम्। पञ्चसु प्राकृतेषु पैशाची मागधी च शौरसेनीविकृति:, शौरसेनीत्युभयत्र दर्शनात् ज्ञायते। संस्कृतविकृति: प्राकृतवत्। पालिभाषाया: स्थानीयरूपात् शौरसेनीप्राकृता विकसिताऽभृत्। तस्य कालस्य व्याकरणसाहित्याधारेभ्य: भाषेयं परिनिष्ठितभाषा स्वीकता भासकालिदासराजशेखरादिकवीनां गद्यभाग: शौसेनीप्राकते। अत्र सरलता. सरसता. श्रवणोच्चारणं सुखदम् एतदर्थं लोकप्रियतां प्राप्तवती। मैक्समूलरानुसारं रावण:<रोण। दिवस:<देस। भवति< ओन्दि/दा।

्र.शौरसेन्यां यस्य जकारोच्चारणं भवति। प्रवृत्तिरियं पर्वतीयभाषायामपि प्राप्यते। यथा यम:<जम,जों। यात्रा<जातरा। यजमानः< जजमान। संयोगः<संजोग। सूर्य:< सूरज,सूर्ज।

२.शषो: स:298 इति नियमेन शकारषकारयो: सकारो भवति। शिमलासिरमौरौ परित्यज्य सोलनजनपदस्य धुन्दनक्षेत्रात् अग्रे बिलासपुरे अयं ध्वनि: श्रूयते। शनि:<सनि। शोक: <सोग। कुशा< कुसा। ऋषि: <ऋसि। मूषक:< मूसा। दोष:/षी <दोस/सी। विषम्< बिस। नखः

३.अनादावयुजोस्तथयोर्दधौ <sup>299</sup> इति सूत्रेण अनादौ वर्तमानयोरसंयुक्तयो: तस्य दकार:, थस्य धकारो भवति। प्रभावोऽयं त्रिषु जनपदेषु दृष्टिगोचरी भवति। यथा लिखति<लिखदा। खेलति <खेलदा। हसति <हसदा। दन्त: <दान्द। सक्रान्ति: <संक्रान्द।

४.**नोण:सर्वत्र** <sup>300</sup> इत्यनेन सर्वत्र णकार: नस्य स्थाने। जानाति <जाणदा। लिखनम< लिखणा। दर्शनम< देखणा। दानम्< दाण। चालनी< चालण्/णो। पानीयम्< पाणि/णी। रानी< राणी। नियमोऽयं त्रयाणां जनपदानां सर्वेषु संस्कृतमूलकशब्देषु न व्यवहरति। अपवाद: पैशाच्यां दीयते।

५.क्षकारं क्खरूपे परिवर्तनं जायते। कुक्षि: < कुक्ख। अक्षि< आक्ख/खी। मक्षिका< माक्खी।

६.पबवकाराणां लोप: कुत्रचित्। यथा पवनम्<पोण।

पृष्ठसङ्ख्या- 87 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

७.**अत ओत सो**: <sup>301</sup> अकारान्तप्रातिपदिकात परस्य **ड:** <sup>309</sup>। **शेषादेशयो**: <sup>310</sup> इति द्वित्वम। सोलनजनपदं प्रथमैकवचनस्य सुप्रत्ययस्य ओकारादेशो भवति। एषा विहाय **अत ओत्सो:**३11 इति ओत्वम। प्रवृत्ति: सोलनजनपदे नैव केवलं शिमलासिरमौरयो: श्र्यते। यथा करणम्< कॊरनो। लिखनम्< लिखणो। बुक्कनम्< बुक्कणो। जिमनम्< जिमणो। तारा<तारो। पूर्व<पूरबो। पश्चिम:<पश्चमो,पच्छमो। तनु:<तन/नो। जटा<जोटो।

८.सन्ध्या इति शब्दस्य ध्यस्थाने झकारादेशो भवति। संझा।

प्राकृतप्रकाशस्य द्वादशपरिच्छेदान्तमवलोक्य महाराष्ट्रीवत् इति नियमेनाऽन्यानि उदाहरणान्यपि पर्वतीयभाषासु दरीदृश्यन्ते।

९.चतुर्दशी<चोद्दश/शी,चोद्दश/शी। चतुर्थी<चोत्थ, चौत्थ/थी। चतुर्थीचतुर्दश्योस्तुना <sup>302</sup> इति प्राकृतसूत्रेण चतुर्थीचतुदशी इत्येतयो: तुना सह आदेरत ओत्वं भवति

१०.दोला <डोळा। दण्ड: <डण्डा। दोलादण्डदशनेषु **ड:**<sup>303</sup> इत्यनेन आदेर्वर्णस्य डकारो भवति।

११.मयूर: <मोर/रो। मयूरमयुखयोर्थ्या वा<sup>304</sup> इति मयूर इत्यस्य यूशब्देन सहादेरत ओत्वं वा भवति।

१२.पानीयम्< पाणि/णी। शब्देऽस्मिन्नकारस्य ईकारं इकारो भवति इदीत: पानीयादिषु 305 इत्यनेन। यलोप:, नस्य णकार:। एवम् आनीतम् <आणि/णी/णा।

१३.मुष्ठि:<मुट्टि/ट्टी। **ष्टस्य ठ:** <sup>306</sup> इत्यनेन ष्ट इत्येतस्य १.लस्योच्चारणंळकाररूपे स्थाने ठकारो भवति। शेषादेशयोर्द्वित्वं ० 307 इति ठस्य द्वित्वम्, वर्गेषु युज: पूर्व:308 इत्यनेन पूर्वठस्य टकार:। १४.गर्त:<गड़ा/ड्रो। गर्तशब्दे र्तस्य डकारो भवति गर्ते

<sup>301</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,५.१, पृ.१०७।

१५ स्तम्भ: <खम्बा/बो खम्भो। स्तम्भे ख:312 इत्यनेन स्तकारस्य खकारो भवति।

१६.यष्टि: <लद्रि,लाद्री। अत्र यस्य लकारो भवति यष्ट्यां ल:313इति सत्रेण।

१७.मृत: <मुआ/ओ। उदुत्वादिषु 314 इत्यनेन आदेर्ऋत उकार: स्यात। पर्वतीये शब्दोऽयमपशब्दरुपेण प्रयुज्यते। १८.मूल्यम्<मोल। मूल्यताम्बूलयोस्त्वोत्त्वम् इत्यनेन ओत्त्वम्। यलोप:।

अस्य क्षेत्रं पश्चिमोत्तरभारतम् अफगानिस्तानञ्च वर्तते। पिशाचानां जातिविशेषाणां परस्परं व्यवह्रियमाणा भाषा पैशाचीति निगद्यते। अस्या: प्रकृति: शौरसेनी। श्रीपुरूषोत्तमदेवमहोदयानुसारं भाषेयं संस्कृतशौरसेन्यो: विकृति: मन्यते। हार्नेलानुसारमियं द्रविडाभाषा। मैक्समूलरानुसारेण पैशाचीभाषा एव नास्ति, अपित् बर्बरजातीनामशृद्धोच्चारणं, प्राकृतस्य अपभ्रष्टस्वरूपमिदम्। अस्याः भाषायाः सर्वोत्तमं रूपं महाकविगुणाढ्यस्य वृहत्कथा। अस्याः विकसितं रूपं लहँदा। अस्या: वैशिष्टयानि निम्नाङ्कितानि -

तथैवाऽत्रापि लभ्यते। देहली<देउळ,दे/दयोळ। अर्गलिका<आगळ,आगोळ। पिप्पल:<पिप्पळ,पीपोळ,पीपळ। काल:<काळ। जंगलम् <जंगळ,ज़ांगळ। फाल:<फाळ/ळा/ळी। ताल:<ताळ्।

<sup>308</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,३.५१,पृ.७१।

अयमेव महाराष्ट्री पद्माय. शौरसेनी च गद्माय प्रयज्यते। अस्या: वैशिष्ट्यमित्थम -

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>द्रष्टव्यः डॉ.कपिलदेवद्विवेदी, भाषाविज्ञान एवं भाषाशास्त्र, विश्वविद्यालय प्रकाशन वाराणसी २००८।

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,प्राकृतभाषाभेदः।मागध्यवन्तिजा <sup>298</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,२.४३, पृ. ४५। प्राच्या शूरसेन्यर्द्धमागधी।बाह्लीकादाक्षिणात्या च सप्त भाषाः <sup>299</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,१२.३, पृ. २३९। वनेचराणां च विभाषा नाटके स्मृताः।।

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup>प्राकृत प्रकाशः,श्री वररुचि,प्रस्तावना। डॉ.कपिलदेवद्विवेदी, भाषाविज्ञान एवं भाषाशास्त्र, पृ. ४३४।

शबराभीरचण्डालसचरद्रविडोद्रजाः।हीना 300प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि, २.४२, पृ. ४४।

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,१.९, पृ.७।

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,२.३५, पृ.४२।

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,१.८, पृ. ६।

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,१.१८, पृ. १४।

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,३.१०, पृ. ५२।

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,३.५०, पृ. ६९।

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,३.२५, पृ.५८। <sup>310</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,३.५०, पृ.६९।

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,५.१, पृ.१०७।

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,३.१४, पृ.५४।

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि, २,३२, पृ. ४१।

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि, १.२९, पृ. २०।

३ **णो न**: 315 इति नियमेन णस्य नकारो भवति। जनपदेष करणम<कोरना/नो.करना। पण्डित:<पन्डत।लेखनम <लिखणा।मेलनम् <मिलणा। आणकः <आना/ने/नी। पुण्यम् < पुन प्रभृतयः।

४.यत्र संयक्ताक्षराणां बाहल्यं विद्यते. तत्र संयक्ताक्षरात पुर्वं ह्रस्वस्वरं दीर्घो भवति। एवं पैशाच्यां न लभ्यते। पर्वतीये तु लभ्यते। यथा सप्त <सात।अष्ट< आठ।

५.शषो स: 316 इति विधिना शकारषकारयो: सरूपे परिवर्तते। विषम <विसमो, कुत्रचित् मूर्धन्यषस्य शकारोऽपि जायते। तिष्ठति< चिश्तदि। शस्थाने सकारस्य प्रवृत्तिरेषा शिमलासिरमौरौ परित्यज्य सोलनजनपदस्य धन्दनक्षेत्रात अग्रे बिलासपुरे अयं ध्वनि: श्रुयते।

६.पैशाच्या: मुर्धन्यदन्त्यस्पर्शव्यञ्जनेषु स्पष्टता लिखितसाहित्येषु विविधलेखका: एकमेव शब्दं क्वचित् कथितोऽस्ति। हेमचन्द्रस्य समय: द्वादशशतीईस्वी दन्त्ये कुत्रचित् मूर्धन्ये लिखन्ति 317।

७.दरदपैशाच्यां सघोषमहाप्राणा: (घ्,झ्,ढ्,ध्,भ्) न सन्ति <sup>318</sup> । किन्तु हेमचन्द्राचार्य: चूलिकापैशाच्यां घझढादिवर्णानामुल्लेखो कृतोऽस्ति।

८.पैशाच्यां यस्य जकारोच्चारणं न भवति। यथा यदि< यति। अत्र पर्वतीये तथा नास्ति। अनेन संक्षिप्ताध्ययनेन वक्तुं शक्यते यत् वर्तमानकालेऽपि

हिमाचलपर्वतीयभाषास् प्राकृतभाषायाः प्रभावोऽस्ति।

(ग) पर्वतीयभाषा तृतीयप्राकृतम् अपभ्रंशश्च प्रथमद्वितीयप्राकताद्धिन्ना या भाषा सैवाऽपभ्रंशा। पञ्चेभ्य: प्राकृतेभ्य: पञ्चानामपभ्रंशानां विकासोऽभवत्। अनेनाऽपि आधनिकभारतीयार्यभाषा: विकसिता: अभवन्। अपभ्रंशस्य प्रथमः प्रयोग आचार्यव्याडिना कृतम्। ततश्च भगवता पतञ्जलिनाऽपि निगदितम्। ' एकैकस्य शब्दस्य बहवोऽपभ्रंशा:। तद्यथा गौरित्यस्य गोणी. गोपोतलिकेत्येवमादयोऽपभंशाः '319। अनेन ज्ञातं भवति यत्संस्कृतस्य विकृति अपभ्रंश:। चण्ड: प्रथम: वैयाकरणज्ञ आसीत्। येन भाषारूपेऽपभ्रंशस्य प्रयोगः विहितः परन्तु सर्वप्रथम: हेमचन्द्र एवाऽपभ्रंशं व्याकरणनियमेष् हेमचन्द्रानसारमेव प्राकृतमितिरिच्य एकाऽन्या भाषाऽपि आसीत। तामेवाऽपभ्रंशं निगद्यते। निम्ना अपभ्रंशा: उट्टिङ्कता:। आभीरी, बाहलिका, पञ्जाबी, शौरसेनी, पश्चिमीहिन्दी मागधी, पूर्वी हिन्दी, औड्डी, गौडी, दाक्षिणात्या, पैप्पाली। अस्यां सुच्यां शौरसेन्या: नाम आगतम्। अनेन सुस्पष्टं भवति यत् व्यावहारिकप्राकृस्य उच्चार्यमाणास् भाषासु एव परिवर्तनमागते सति स एवाऽपभ्रंश: स्वीक्रियते विद्वद्भि:। प्राय: तत्पर्यन्तं प्राकृतभाषाया: मृता स्थितिः अथवा भवति स्म। तेन गुजरातराजस्थानयो: मुख्या भाषा आभीरी व्याकरणस्य मानकोऽङ्गी कृत:। भाषेयमपभ्रंशा आसीत्। प्राकृतसर्वस्वे त्रय अपभ्रंशा उक्ता: सन्ति। नागर:, उपनागर:, ब्राचड:। नागर: गुजरातस्य, ब्राचड: सिन्धस्य, उपनागर: द्वयो: मध्ये

मन्तव्याऽस्ति। अनेन सुस्पष्टं यत पश्चिमप्राकृतस्यैव इदं

प्रथमद्वितीयप्राकताद्धिन्ना

वर्तते।

पृष्ठसङ्ख्या- 89 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

विभाजनं

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at lahnavisanskritelournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan. 2020.

Since 2009 ISSN- 0976-8645

भाषाऽपभंशाऽस्ति। साहित्यिकरचनाऽभवत। अपभ्रंशभाषाभ्य: एवाधनिकभारतीयार्यभाषाणामुद्भव अभूत्। अस्या: वैशिष्टयानि निम्नाङ्कितानि -१.भाषा श्लिष्टयोगात्मकात वियोगात्मिकाऽभवत।

- २.संयुक्ताक्षरेषु रकारस्य लोपोऽभवत्। अत्रापि दृश्यतेऽयं दात्रिका<दाचि/ची प्रभाव:। चन्दः <चान्द। दौहित्र:/त्री<दोइता/ती.दयोता।
- ३.प्राकृतस्यापेक्षाऽपभ्रंशे समीकरणं, लोप, आगमादिनां प्रवत्ति: वर्द्धिता।
- ४ नपंसकलिङ्गं समाप्तम्।
- ५.अपभ्रंशे शब्दानामन्ते उकारप्रवृत्ति: वर्द्धिता। गीत्३
- ६.द्राविडविदेशिभाषाभ्य: बहव: शब्दा आगता: सन्ति। ७.वाक्येषु पदक्रमनिश्चितोऽभवत। विभक्तिलोपेनोत्पन्नाऽस्पष्टता न्यूनताऽभवत्। पर्वतीयभाषायां पदक्रमनिश्चितः नाऽभवत। अपित विभक्तिलोपेनोत्पन्नाऽस्पष्टता न्यूनता तु अभवत्।
- ८.ये स्वरा: प्राकृते लुप्ता:, तेऽपभ्रंशेऽपि यथा ऋ,ऋ,ल, लु (दीर्घ:) इत्येता:, किन्तु पर्वतीये तु ऋस्वरस्य श्रवणं जायतेऽन्यस्य न। यथा ऋषि <ऋषि। ऋतु: < ऋतु
- ९.शषयो: स्थाने प्राय: सकारस्य श्रवणं भवति। एवं पर्वतीये सर्वत्र न श्रुयते।
- १0.मूर्धन्यध्वनीनां प्रयोग: बाहुल्येनाऽभवत्। डध्वनि: ड़काररूपे लब्ध:। अयं पर्वतीये श्रुयते।
- ११.प्राकृते सहायकक्रियाणां प्रयोग आरम्भोऽभवत्। अपभ्रंशेऽयं प्रयोग: वर्द्धित:। भाषा क्रियाविषयत्वात नामविषयकं प्रति आगच्छन् अस्ति। क्रिया: न्यूना:, संज्ञाशब्दा अधिकप्रयुक्ता अभवन्। संज्ञाशब्दै: साकं सहायकक्रियां सम्मिल्य मूलक्रियाणां ह्रासोऽभवत्। कापि भाषा स्यात्तस्या अकस्मात् प्रकटनं न जायते। तत्र

भवति।

अपेक्षित:

सन्दर्भग्रन्थसची

प्रथमद्वितीयततीयप्राकतस्य प्रभाव: पर्वतीयभाषासः

अवलोक्यते।

- ऋग्वेद संहिता, आर्य साहित्य मण्डल लि0, अजमेर.
- 2. The Nighantu and Nirukta, L. Sarup, Motilal Banarsidass, 1967
- शतपथब्राह्मण, Julius Eggeling, Motilal Banarsidass, Delhi, 1978
- उपनिषदसंग्रह, सं0-प्रो0 जे0 एल0 शास्त्री, मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली, 1984
- 5. अष्टाध्यायी, महर्षि पाणिनि, वैदिक पुस्तकालय, अजमेर
- मनुस्मृति (हिन्दी टीका सहित), भार्गव पुस्तकालय,
- 7. Devi-Bhagavata Purana, Manasukharaya Mor, Calcutta, 1960

पृष्ठसङ्ख्या- 90 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

अद्यापि

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि, १०.५, पृ. २२६।

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup>प्राकृत प्रकाशः, श्री वररुचि,२.४३, पृ. ४५।

<sup>317</sup> Linguistic Survey of India. Page- ₹ ८.

<sup>318</sup> Linguistic Survey of India. Page- १७.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup>पतञ्जलि,महाभाष्यम, प्रथमाह्निकम।

### लोपशास्त्रविधौ 'अतो लोप:' इति सूत्रस्य समीक्षात्मकमध्ययनम्

सैकतचौधुरी<sup>320</sup>

कूटशब्दाः- सूत्रम्,लोपविधिः,अतो लोपः, आर्द्धधातुकोपदेशः,

#### शोधसारः-

शब्दानुशासनं नाम व्याकरणम्, यत्र साधुशब्दानाम् असाधुशब्दानां च वैधानिकी विचारधारा प्रवर्त्तते। शब्दानुशासने व्याकरणे वा प्रतिपादितायामेतस्यां विचारधारायां यत अलौकिकम अनन्यम अनुपमम उपायं साधयति, स्वल्पीयसा आयासेन अल्पीयसा कालेन च याथार्थ्यं प्रतिपादयति। व्याकरणपरिभाषायां तत 'सुत्रम' इति पदेनाभिधीयते । तदेव तात्पर्यमुरोरीकृत्य अष्टाध्याय्यां प्रायतः चतुःसहस्रसृत्राण्यपविर्णतानि विद्यन्ते।'सूत्रम्' इति पदस्योपादनं सर्वथा लध्वर्थं हि उद्देश्यम्। एतस्मिन् विधौ पदानां प्रयोगार्हभृतानां च कृते एकं संघटनं सजातीयतामादाय संस्थाप्यते। तत्र प्रयोगविज्ञाने स्वरूपं विचार्य समानतायां क्रियायाः अवलम्बनं विधीयते। शब्दस्य मलप्रकतौ कस्मिन भागे विकाशः विकारः लोपः विश्लेषणं वा अवधार्यते तत विचार्य सम्पंद्यमानायां क्रियायां समानता अवलम्ब्यते। एवं च किमात्मकं कार्यं तस्य स्वरूपं वा इति विचारपुरःसरं कार्यविधानं साधनं वा निरूप्यते उपदिश्यते च। इदं तत्र अवधेयं यत समानरूपस्य क्रियमाणस्य कार्यस्य कृते यत्र व्यतिक्रमः लक्ष्यते तदेवोपस्थाप्यते। किमात्मकस्य व्यतिक्रमः, तदपि अवधार्यते। विविधानि कौशलविशेषान्याविष्कत्य कार्ये कुत्र निषेधः, कुत्र विकल्पः, कुत्र वा उभयविधः, कुत्र लोप इत्यादिकं सर्वं निर्दिश्यते। तेषु कौशलविशेषेषु लोपविधि: पदसाधुत्वोपपत्तये प्रक्रियाकार्यनिर्वाहणार्थं वा उद्दिष्टो जायते। अष्टाध्याय्यां लोपकार्यनिर्वाहणार्थं प्रायत:

सप्तत्रिंशत्युत्तरैकशतं सूत्राणि निर्दिष्टानि विद्यन्ते। कुत्रचित् प्रकृतिलोपः, कुत्रचित् प्रत्ययलोपः, वर्णलोपः कुत्रचिच्च अनुबन्धलोपः इत्येवं भावेन लोपसूत्राणां प्रवृत्तिस्थलं निरूप्यते। तेषु सूत्रेषु 'अतो लोपः' (पा.सु.- ६/४/४८) इति सूत्रमवलम्ब्यात्र प्रतिपादनं विधीयते। सूत्रस्यास्य पर्य्यालोचनायां पतञ्जलि-भट्टोजिदीक्षित-कात्यायन-नागेश-कैयट-काशिकाकार-न्यासकारादीनां शास्त्रकाराणां मतोल्लेखपुरःसरमेकं समीक्षणमत्र प्रस्त्यते।

संस्कृतवाङ्मयस्य सूत्रप्रथितेषु ग्रन्थेषु पाणिनेः अष्टाध्यायीग्रन्थ अनन्यं स्थानमावहति। तत्र शब्दानां साधुत्वविवेचनार्थं वैज्ञानिकेन उपायेन आविष्कृतेषु कौशलविशेषेषु लोपविधिः अन्यतमः। यद्यपि पदसाधुत्वोपपत्तये प्रक्रियाकार्यनिर्वाहणार्थं वा लोपविधेः प्रयोगः वैदिककालादेव दरीदृश्यते, तथापि प्रयोगार्हभूतस्य पदस्य शास्त्रीयप्रक्रियासाधने अस्य लोपविधेः विशेषविधानम् अष्टाध्याय्याम् प्रथमतया परिलक्ष्यते। अष्टाध्याय्यां लोपकार्यनिर्वाहणार्थं प्रायतः सप्तर्तिशत्युत्तरैकशतं सूत्राणि निर्दिष्टानि विद्यन्ते। कुत्रचित्र अनुवन्धलोपः, कृत्रचित् प्रत्ययलोपः, वर्णलोपः कृत्रचित्र अनुवन्धलोपः इत्येवं भावेन लोपसूत्राणां प्रवृत्तिस्थलं निरूप्यते। तेषु सूत्रेषु 'अतो लोपः' (पा.सु.-६/४/४८) इति सूत्रमन्यतमम्।

अतः सूत्रस्यास्य समीक्षणे पतञ्जलि-भट्टोजिदीक्षित-कात्यायन-नागेश-कैयट-काशिकाकार-न्यासकारादीनां शास्त्रकाराणां मतानि उल्लिख्य तद्विषये विचारः यथामति अत्र प्रतिपाद्यते।

विचारः -

'अतो लोप:' (पा.सु.-६/४/४८) इत्यस्मिन् सूत्रे पदद्वयं विद्यते। 'अत:" इति षष्ठ्यन्तं पदं,'लोप:" इति प्रथमान्तं पदम्। सूत्रे आर्धधातुके, अङ्गस्य इति पदद्वयमनुवर्तते। अकारान्तस्याङ्गस्य आर्धधातुके परतो लोपो भवतीति

320 शोधछात्रः, संस्कृतविभागः, राञ्चीविश्वविद्यालयः

Avilable at **Jahnavisanskritejournal.in** Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020.

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

सूत्रस्यास्यार्थः। उदाहरणं यथा – चिकीर्षिता, चिकीर्षितुम्, चिकीर्षितव्यम्, धिनोति, कृणोति इत्यादि।

भट्टोजिदीक्षितेन सूत्रस्यास्य वृत्तौ आर्धधातकोपदेशकाले यदकारान्तं तस्याकारस्य लोप: स्यादार्धधातके परे। गोपायांचकार। गोपायांबभव। बालमनोरमाकारेण वासुदेवदीक्षितेन सूत्रस्यास्य व्याख्यानं विधाय आर्द्धधातुकोपदेश इति पदस्य प्रयोजनं चिकीर्षितम इत्यत्र अल्लोपस्य साधनार्थं प्रतिपादितम। तथैव आर्द्धधातुको ग्रहणस्य प्रयोजनं उदाहरणानां स्त्रानुसारी-व्याख्यानम् इत्येवंभावेन सविस्तरं स्वकीयं व्याख्यानं प्रतिपादितम् । यथोक्तं तत्र- 'अतो लोप:"। 'अनदात्तोपदेशवनती' (पा.सू.-६/४/३७)त्यत उपदेशग्रहणमनुवर्तते। आर्द्धधातुक इत्यधिकृतम्। तदिह आवर्तते। एकमुपदेशे अन्वेति। द्वितीयं तु लोपे परनिमित्वम। तदाह- आर्द्धधातकोपदेश इत्यादिना। आर्द्धधातुकोपदेश इति किम्?। अय पय गतौ, आभ्यां क्विपि,'लोपो व्योर्विल" (पा.स.-६/१/६६) इति लोपे 'ह्रस्वस्य पिति किति तुक्' (पा.स्.-६/१/७१) इति तुकि, अपृक्तलोपे अत् पत् इतीष्यते। अत्र यलोपे सति अतोलोपो न भवति, आर्द्धधातुकोपदेश काले धातोर्यकारान्तत्वात। 'आर्द्धधातुकोपदेश'इत्यत्र आर्द्धधातुकग्रहणाऽभावे 'चिकीर्षित'मित्यत्र अल्लोपोन स्यात्, सन् उपदेशकाले नकारान्तत्वात्। आर्द्धधातुकग्रहणे त् अनुबन्धविनिर्मुक्तात्सन्प्रत्ययादेव आर्द्धधात्कस्योत्पत्ते:। आर्द्धधात्के किम्?कथयति। चुरादावदन्तोऽयम्।

अत्र उपधावृद्धिर्नभवति,'अचः परस्मिन्' (पा.सु.-१/१/५७) इत्यल्लोपस्य स्थानिवत्त्वात्। आर्द्धधातुके परे इत्यनुक्तौ त्ाु अल्लोपस्य परिनिमत्वकत्वाऽभावात्स्थानिवत्त्वं न स्यात्। तथा च प्रकृते 'गोपाय+आमि'ति स्थिते अतो लोपे गोपायामिति सिध्यति। यद्यपि सवर्णदीर्घेणाप्येतत्सिद्धं,तथापि

न्याय्यत्वादतो लोप उपन्यस्त:। आयप्रत्ययाऽभावपक्षे आह-जुगोपेति। पित्त्वे न कित्त्वाऽभावाल्लघूपधगुण:। कित्त्वान्नगुण:। ऊदित्त्वाद्धेडिति।'थलादा'वितिशेष:। जगपिव-जगप्व। जुगुपिम-जुगुप्म। क्रादिनियमस्तु नञ्प्राप्तस्यैवाऽभावस्य न तु विभाषादि लभ्यस्येति षिघुशास्त्र इत्यत्रोक्तम। गोपायितेति। लुटि आयप्रत्ययपक्षे नित्यमिट्। आयप्रत्ययाऽभावपक्षे इड विकल्प:। ऊदित्त्वस्य केवले चरितार्थत्वात। तदाह-गोपितागोप्तेति। गोपायिष्यति गोपिष्यति गोप्स्यति। गोपायतु। अगोपायत्। गोपायेत्। आशीर्लिङि आयप्रत्ययपक्षे अतो लोपे रूपमाह-गोपाय्यादिति। आयप्रत्ययाऽभावे आह-गुप्यादिति। लुङि आह-अगोपायीदिति। आयप्रत्ययपक्षे आयत्त्ययाऽभावपक्षे इटि रूपमाह-अगोपीदिति। 'इट ईटि' (पा.सू.-८/२२/८) इति सिज्लोप:। 'नेटी' ति (पा.सू.-७/२/४)हलन्तलक्षवृद्धेर्निषेध:। इडभावे तु इट: परत्वाऽभावान्नसिज्लोप इत्याह-अगौप्सीदिति। वृद्धि:। अगोपायिष्यत अगोपिष्यत अगोप्स्यत। धुपसंताप इति। 'गुपुधुपे'त्याय:। आर्द्धधातकेतद्विकल्प:। षप समवाय इति। षोपदेशोऽयम। चुप मन्दायामिति। चवर्ग प्रथमादिरयम्। चवर्ग द्वितीयादिस्त्वनिट्क:। तुपतुम्पेति। अष्टावप्युदुपधा:,तृतीयचतुर्थी सप्तमाष्टमौ च रेफवन्त इति स्पष्टीभविष्यति। 'तुमुम्पतु'रित्यत्र नलोपमाशङक्याह-संयोगादिति। आर्शीलिङि विशेषमाह-किदाशिषीति। प्रातुम्पताविति। श्तिपा निर्देशोऽयम्। प्रात-प्रेत्युपसर्गात-तुम्पधातौ परेसुट् स्र्यावि कर्तरि सतीत्यर्थ:। तुपधातो: सुट् आद्यवयव:। सुड़िवधावस्मिन्तुम्पतावितिश्तिपा निर्देशस्य प्रयोजनमाह-यङ्लुकिनेति। 'शपाऽनुबन्ध्ने'त्युक्तेरिति भाव:। षुभुषुम्भु इति। ऋदुपधौषोपदेशौ। सुभ्यादिति। आशीर्लिङि अनिदित्त्वान्नलोप:। षिभुषिम्भु इत्येक इति। आद्यइदुपधो, द्वितीयो मोपध:। शुभशुम्भेति। द्वितीयस्य आर्शाrलिङि अनिदित्त्वान्नलोप:। इति 'गुपु'इत्यादय: पवर्गीयान्ता: परस्मैपदिनोगता:। कम्यन्ता इति। 'कमु कान्तौ'इत्येतत्पर्यन्ता इत्यर्थ:। घुणघूर्णेति। द्वितीयस्य

पृष्ठसङ्ख्या- 91 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

दीर्घपाठ: स्पष्टार्थ:. 'उपधायां च' (पा.स.-८/२७/८)इत्येव दीर्घसिद्धे:। केचित्त्वणेतिह्नस्वमेवपठन्ति। स्तुतावित्येवेति। न तु व्यवहार इत्येवकारार्थ:। पृथङ्गिर्देशादिति। अन्यथा 'पणपन व्यवहारे स्तुतौ चे'त्येव निर्दिशेदितिभाव:। यद्यपि पथङिनर्देशो यथासङ्ख्यनिवृत्त्यर्थ इत्यपि वक्तुं शक्यं, तथापि संप्रदायान्रोधादेवम्क्तम्। पनिसाहचर्यादिति। पनधातु: तत्साहचर्ना ुपूधूपविच्छेत्यत्र पणधातुरपिस्तृत्यर्थक एव गृह्यते, न तु व्यवहारार्थक:। अत: स्तुतार्वव पणधातोरायप्रत्ययो न तु व्यवहारे क्रेतव्यद्रव्यस्य मुल्यनिर्धारणाय प्रश्नप्रतिवचनात्मको व्यवहार:। ननुस्तुतौ पणयतीति रूपं वक्ष्यमानमन्पपन्नं, पणधातोरन्दात्तेत्त्वेनात्मनेपदापत्ते:। न च आयप्रत्ययान्तस्यानुदात्तेत्त्वं नेति शङ्क्यं, पणधातौ श्रतस्यानदात्तेत्त्वस्य 'आनर्थक्यात्तदङग'न्यायेन आयप्रत्ययान्तेऽन्वयोपपत्तेरित्यत आह-स्तुनाविति। अनुबन्धस्य अनुदात्तात्मकस्य इत:,-य आर्द्धधात्कविषये कदाचिदायप्रत्ययविनिर्म्क्ते

चरितार्थत्वादायप्रत्ययान्तादात्मनेपदं नेत्यर्थ:। एवं च तुल्यन्यायत्वादेकाच उपदेशे इति निषेधोऽपि नेति सुचितम्। क्षमुष्सहन इति। 'षिद्भिदादिभ्योऽ' (पा.स्.-३/३/१०४)ङित्यर्थं षित्त्वम। ऊदित्त्वादिङ्विकल्पंमत्वाह-चक्षमिषे चक्षंस इति। इडभावपक्षे 'अननासिकस्य क्किझलो' ६/४/१५)रितिदीर्घस्तुनभवति, क्रिसाहचर्येण तिङ्भिन्नस्यैव झलादेस्तत्रग्रहणात्। वहिमह्योरिडभावपक्षेविशेषमाह-भ्वोश्च। धातो'रित्यनुवर्तते। तदाह-मान्तस्येति। णत्वमिति। षात्परत्वादट्कुप्वाङिति कमुकान्ताविति। 'उदितोवे' (पा.सू.-७/३/५६)ति त्कायामिङ्गिवकल्पार्थमृदित्त्वम। कान्तिशब्दस्य वारयति-कान्तिरिच्छेति। प्रभापरत्वभ्रमं 'स्वर्गकाम'इत्यादौ कमेरिच्छायां प्रयोगबाहुल्यदर्शनादिति

'कामोऽभिलाषस्तर्षश्चे'त्यमर:।

कात्यायनेन केवलमेकेन वार्तिकेन सूत्रस्यास्य विचारः साधितः। यथा –
१.ण्यल्लोपावियङ्ण्गुणवृद्धिदीर्घत्वेभ्यः पूर्वविप्रतिषिद्धम्।
अत्र आशयस्तु 'णि'लोपात् 'य'लोपात्, 'गुण"वृद्धि'लोपात्, 'वीर्घत्वं'लोपात् अल्लोपात्वापूर्वं विप्रतिषेधः कर्तव्यः इति। णिल्लोपस्यावकाशः - कार्यते, हार्यते। इयङादेशस्यावकाशः-श्रियौ श्रियः, यणदेशस्यावकाशः-निन्यतुः निन्युः, वृद्धेरवकाशः- सखायौ सखायः, गुणस्यावकाशः- चेता स्तोता । णिलोपस्यावकाशः-आटिटत् आशिशत्, दीर्घत्वस्यावकाशः- चीयते स्तुयते। णिल्लोपस्य स एव अत्र णिलोपो भवति विप्रतिषेधेन। भाष्यकारः सूत्रस्यास्य विचारप्रसङ्गे 'ण्यल्लोपावियङण्गणवृद्धिदीर्घत्वेभ्यः

पूर्वविप्रतिषिद्धम्'इति एकं वार्त्तिकं समुपपाद्य सिद्धान्तम् उपपादितवान्। 'णि'लोपस्य 'यण'लोपस्य इयङादेश लोपस्य गुण लोपस्य। वृद्धि लोपस्य दीर्घत्वस्य वा लोपस्य प्रतिषेधानदोषान् 'विप्रतिषेधे परं कार्यम्' इति न्यायेन स्वसमाधानं प्रतिपादितवान्। यथोक्तं तत्र - ' ण्यल्लोपावियङण्गणवद्धिदीर्घत्वेभ्यो पूर्वविप्रतिषेधेन। णिलोपस्यावकाश:-कार्यते हार्यते। इयङादेशस्यावकाश:- श्रियौ श्रिय:। इहोभयं प्राप्नोति आटिटत आशिशत।। नन चात्र यणादेशेन भवितव्यम।। इदं तर्हि अततक्षत अररक्षत।। यणादेशस्यावकाश: निन्यतु: निन्यु:। णिलोपस्य स एव। इहोभयं प्राप्नोति-आटिटत् आशिशत्।। वृद्धेरवकाश:-सखायौ सखाय:। णिलोपस्य स एवाइहोभयं प्राप्नोति-कारयते: कारक:। गुणस्यावकाश:-चेता स्तोता।णिलोस्यावकाश:-आटिटत आशिशत। इहोभयं प्राप्नोति कारयते:- कारणा, हारयते:- हारणा।। दीर्घत्वस्यावकाश:-चीयते स्त्यते। णिलोप स्य स एव। इहोभयं प्राप्नोति- कार्यते हार्यते। णिलोपो भवति विप्रतिषेधेन।। स तर्हि पूर्वविप्रतिषेधो वक्तव्य:?।। न वक्तव्य:। सन्त्वत्रैते विधयः, एतेषु विधिषु कृतेषु स्थानिवद्भावाण्णिग्रहणे न ग्रहणाण्णिलोपो भविष्यति।। नैवं शक्यम्। इयङादेशेहिदोषः स्यात्। अन्त्यस्य लोपः प्रसज्येत।। अल्लोपस्यावकाशः- चिकीर्षितुम्। इहोभयं प्राप्नोति-चिकीर्षकः जिहीर्षकः। गुणस्याल्लोपस्य च नास्ति संप्रधारणा। दीर्घत्वस्यावकाशः अपिकाकः श्येनायते। अल्लोपस्य स एव। इहोभयं प्राप्नोति चिकीर्ष्यते जिहीर्प्यते। अल्लोपो भवित विप्रतिषेधेन।। स तर्हि पूर्वविप्रतिषेधो वक्तव्यः?।। न वक्तव्यः। इष्टवाची परशब्दः। विप्रतिषेधे परं यदिष्टं तद्भवतीति॥।

नागेश: भाष्यकारस्य पक्षपाती। 'णि'लोपस्य 'यण' लोपस्य 'इयडादेश' लोपस्य 'गुण'लोपस्य 'वृद्धि'लोपस्य 'दीर्घत्वस्य'वा लोपस्य प्रतिषेधानां दोषाणां समाधानं 'अन्तरङ्गानपि विधीन् बहिरङ्गो लुग्बाधते' (परि. ५२) इत्यादि परिभाषया परत्वात् वर्णमात्रा क्षयत्वात् च विहितम्। गुणणिलोपयो: अन्तलोप: प्रसज्यते इति च दोष:। भाष्यकारस्य वचनमवलम्ब्य प्रदर्शित: तत्र समाधानरूपेण भाष्यकारस्य इयम् उक्तिः एकदेशमृक्तिः तेन प्रतिपादिता, वृद्ध्यादिद्थानीकारवृत्तिणित्त्वस्य भोभगो" (पा.स.-८/३/१७) इति वक्ष्यमाणभाष्यरीत्याऽल्विधित्वेन स्थानिवद्भावेनणित्त्वाऽलाभावात। यथोक्तं तत्र - 'अतो इति। शास्त्रातिदेशेति। तत्पक्षे हि सखायावित्यादावचो ञ्णितीत्येव वृद्धि: प्रवर्त्तते। तस्या एव च कारक इत्यादौ प्राप्ति:। कार्यातिदेशे तु कारक इत्यादौ प्राप्ताया 'अचोञ्णिती" (पा.सु.- ७/२/११५) ति वृद्धेर्नायमवकाश: स्यादिति भाव:। कार्यातिदेशेऽपि वृद्धिशासनकर्तृत्वं तस्यैवेति भाष्याल्लभ्यत इत्यन्ये। नन्वाटिटदित्यादौ णिलोपाऽवकाशोऽत आह -यण इति। एवं गुणणिलोपयो स्पर्द्धायामवकाश एवेति भाव:। तद्धक्ष्यति - एकैकेन सहेति। नन् चात्रापीति। एवं च गुणस्यैव कथमिदं स्पर्द्धास्थानमिति भाव:। समाधत्ते-परत्वादिति।

अन्तरङगत्वादिति। वर्णमात्राथयत्वादिति भाव:। अत्र

इत्यादि.

सन्त्वत्रैते

भाष्यमेकदेश्युक्तिः। वृद्ध्यादिस्थानीकारवृत्तिणित्त्वस्य ' भोभगो" इति सूत्रे वक्ष्यमाणभाष्यरीत्याऽिल्विधित्वेन स्थानिवद्भावेन णित्त्वाऽलाभात्। किं च णेरिनटीत्यस्य ण्यन्ताङ्गस्य निर्दिश्यनानो योऽन्त्यस्तस्य लोप इत्यर्थ इत्येकाच इति सूत्रभाष्याल्लभ्यते। एवं चेयिङ अन्त्यस्य निर्दिश्यमानधर्मावच्छिन्नत्वाऽभावात्समुदायस्य चन्त्याऽलूत्वाऽभावेन

लोपाप्राप्त्याऽस्यैकदेश्युक्तित्वमेवोचितमिति दिक्। णिलोपपूर्वविप्रतिषेधे चाऽनिटीति ज्ञापकम्। परत्र्वाुणादीनां बाधकत्व इडादाविपगुणे न बाधे सिद्धे तद्वैयर्थ्यं बोध्यम्। नन्वत्राप्यतो लोप प्राप्ते: कथमयं वृद्धेरवकाशोऽत आह-अनार्द्धधातुकत्वादिति। तत्र हेतु: - धातोरविधानम।

प्रदीपकारेण कैयटेन 'णेरनिटि" (पा.स्.-६/४५/१) इत्यनेन 'णि'लोपस्यावकाश यद्यपि उपन्यास्त: तथापि 'वर्णादाङगं वलीयो भवति' परिभाषामाश्रित्य समाधानं विहितम। यथोक्तं तत्र – अतो लोप इति। यणादेशेनेति। 'एरनेकाच' (पा.स्.-६/४८/२) इत्यनेन। ततश्च यणा वाधनादियङ: संप्रधारणगोचरत्वाऽभाव:। सखायाविति। 'सख्युरसंबुद्धा' (पा.सु.-७/१/९२)विति वृद्धेरयमवकाशो नत् कार्यातिदेशपक्ष इत्यवसेयम्। णिलोपस्यावकाश णिलोपेनबाधितत्वादितिभाव:। कारणेति। चात्रापीयङोऽपवाद 'एरनेकाच' इति यण प्राप्नोति। बाधर्नाः णस्यापि पूर्वविप्रतिषेधाण्णिलोपेनेत्यदोष:। विचारदियङादीनामन्यतमविषयोऽपि णिलोपस्यावकाश उपन्यस्यते। सन्त्वन्नैते इति। नन् गुणवृद्ध्यो: कृतयोरन्तरङ्गत्वादयायो: कृतयोन्त्यस्य णिलोप: 'वार्णादाङगं बलीयो भवति'(परि.५५) इत्ययायौ बाधित्वाणिलोपोभविष्यतीत्यदोष: प्रापयतीति। प्रादेशे वृद्धौ पुगागम:।

अनार्द्धधातकत्वाण्णेर्धातोविधानादतो लोपस्याऽत्राऽप्रसङ्गः।

तत्त्ववोधिन्याम् अपि सुत्रस्यास्य प्रतिपदं व्याख्यानं आर्द्धधातकोपदेशकाले तस्याकारस्य लोप: स्यात आर्द्धधातुकेपरे इत्यर्थ: उदाहरणमखेन सविस्तरं प्रतिपादित:। सत्रे उपदेश इति पदस्य प्रयोजनं अयः पय गतौ इत्यादौ 'अतो लोप'इत्यनेन लोपवारणार्थं साधितम। एवं प्रकारेण आर्द्धधातके परे इति पदस्य प्रयोजनमिति तेन सविश्लेषणं साधितम। यथोक्तं तत्र- 'अनुदात्तोपदेशे'ति सूत्रादुपदेश इत्यनुवर्तते। तदाह-आर्द्धधातुकोपदेशेत्यादि। उपदेशे इति किम्?। अय पय गतौ। आभ्यां क्किपि 'वेरपृक्तलोपाद्वलिलोप: पूर्वविप्रतिषेधेने'तिवार्तिकात् 'लोपो व्यो'रिति यलोपे 'अतोलोप:'इति लोपो माभुत। अत। पत। इह 'ह्रस्वस्य पिती'ति तुक्। आर्द्धधातुके पर इति किम्?। कथयते। वृद्धौ कर्तव्याया ं'अच: परिस्मिन्नि'तिस्थानिवत्त्वं यथा स्यात। गोपायामिति। नन्विह आयप्रत्ययस्याऽदन्ततामाश्रित्य लोपकरणे फलाऽभावादुच्चारणार्थ एव तत्राकारोऽस्त्वित चेत। अत्राह- 'गोपायतं न:'इत्यत्र गोपयशब्दस्य धातुत्वाद्धातोरन्त उदात्तो शवकारेणैकादेशेऽपि 'एकादेश उदात्तने'त्युदात्त एव. तकाराऽकारस्तु 'तास्यनुदात्ते न्ङिददुपदेशातु'इत्यनुदात्त:। ततश्च 'उदात्तादनुदात्तस्ये'ति स्वरितो भवति। 'स्वरितात्संहितायामनुदात्ताना'मिति आयप्रत्ययस्य सिध्यतीति। स्तुतावेवेति। भट्टिस्तु व्यवहारेऽपि आयं प्रायुङ्क्त- 'न चोपलेभेवणिजां पणाया'मिति। वणिजां व्यवहारमित्यर्थ:। इह 'अनुनासिकस्य क्किझलो'रित्युपधादीर्घो नकृत:, गतिमुत्प्रेक्षयन्ति।

प्रत्यया'दित्यायप्रत्ययान्तादकारप्रत्यये टाप्। चक्षंसइति। संज्ञापर्वकविधेरनित्यत्वादिति

काशिकावृत्तौ सूत्रस्यास्य 'आर्धधातुकोपदेशकाले यदकारान्तं तस्याकारस्य लोप: स्यादार्धधातुके परे' इति

सिद्धान्तकौमद्यां प्रतिपादिताया: वत्ते: संक्षेपेन उच्यते यत अकारान्तस्य आर्धधातके चिकीर्षिता।चिकीर्षितम।चिकीर्षितव्यम। कुनुत:। अत: इति पदस्य प्रयोजनं निरूप्य उक्तं यत- अत: इति किम्? चेता। स्तोता। अत: इत्यत्र तपरकरणस्य प्रयोजनं निरूप्र वृक्षत्वं , वृक्षता इत्यादीनि रूपाणि सुत्रेऽस्मिन् आर्धधातुकपदोपपादेन साधितानि जायन्ते प्रतिपादितानि। ण्यल्लोपावियङ्ण्गुणवृद्धिदीर्घत्वेभ्यो पूर्वविप्रतिषेधेन– इति भाष्य वचनस्य तात्पर्यम् उपपाद्य स्पष्टीकरणरूपेण विशेषत: वृद्धि, दीर्घत्व इत्यस्योपरि उक्तं च तेन वृद्धिदीर्घाभ्याम् अतो लोप: पूर्वविप्रतिषेधेन। चिकीर्षकः। जिहीर्षकः। चिकीर्ध्यते। जिहीर्ध्यते।

समीक्षा:- सूत्रेणानेन आर्द्धधातुकोपदेशकाले यत् अकारान्तं तस्य 'अ'कारस्य लोप: विधीयते आर्द्धधातुके परे। यथा- गोपायाञ्चकार। गोमायांवभुव। गोमायामाश। युगोपयुगुपतु:।

शास्त्रकारा: सत्रस्यास्य आर्द्धधातकोपदेशे इति ग्रहणस्य आवश्यकतेति विषये स्व-स्व मतं परिपोषयन्ति। भाष्यकारेण सुत्रास्यास्य आलोचनाप्रसङ्गे 'ण्यल्लोपावियङ्ण्गुणवृद्धिदीर्घत्वेभ्यो पूर्वविप्रतिषिद्धम्' इति वार्त्तिकवचनेन तत्र 'णि'लोपस्य आवकाश: - कार्यते, हार्यते। इयङादेशस्यावकाश: - श्रियो श्रिय: यणादेशस्य अवकाश: निन्यतु:. निन्यु: वृद्धेरवकाश: सखायौ सखाय: 'णि'लोपस्यावकाश: आटिटत्, आशिशत् गुणास्यावकाश: चेता स्तोता दीर्घत्वस्य अवकाश: -चीयते, स्तूयते , अल्लोपस्यावकाश: - चिकीर्षितुं इत्येवं भावेन विचार: साधित:। पुन: तत्रोभयं प्राप्नोतीति संसाध्य 'णि'लोपे, यणादेशे च आटिटत्, आशिशत् इति पदद्वयं वृद्धेरवकाशे 'णि'लोपे च उभयं प्राप्नोति इति प्रतिपाद्य कारयते कारक: हारयते हारक:, कारयते: कारणा, हारयते: हारणा इत्येवं भावेन तत्र प्रतिपादितम्। तत्रापितत्प्रतिषेध: वक्तव्य: इत्याशङ्काया: खण्डनं विधाय 'विप्रतिषेधे परं कार्यम " इति न्ययमाध्यमेन.

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनस्) published by Dr. Bipin Kumar Jha

Since 2009 ISSN- 0976-8645

सत्रस्यास्यानशीलनेन प्रतिभाति यत आर्द्धधातुक इति पदं यदि ग्रहणं न स्यात तर्हि चिकीर्षितम इत्यत्र अल्लोप: न स्यात. सन उपदेशकाले नकारन्तत्वात । अतएव सर्वै: शास्त्रकारै: सुत्रे आर्द्धधातुकग्रहणं स्वीकृतम्। अतएव उक्तञ्च - 'आर्द्धधातुकग्रहणे तु न दोष:। अनुबन्धविनिर्मुक्तात् सन् प्रत्ययात् एव 'त'प्रत्ययस्य आर्द्धधातुकस्य उत्पत्ते: "उपदेशे इति पदस्य ग्रहणं तु अय-इत्यत्र वेरपुक्तलोपाद्वलि पूर्वप्रतिषेधेन'इति वार्त्तिकात् 'लोपव्योर्वलि'इति 'य'लोपे 'अतो लोप:'इत्यनेन लोपवारणार्थं विद्यते। आर्द्धधातके परे इति पदस्य प्रयोजनं त कथयति इत्यादौ अल्लोपस्य 6. परनिमित्तकत्वाभावेऽपि स्थानिवत्वं यथा स्यात। येन प्रकृतसूत्रेण गोपाय + आम् इत्यावस्थायाम् 'अतो लोप:'इति सुत्रेण 'गोपायम्'इति सिद्ध्यति। यद्यपि तत्र 'अक: सवर्णे दीर्घ:' (पा.स्.- ६/१/१०१) इत्यनेन सिद्धमासीत तथापि न्यायत्वात अत्र 'अतो लोप:'इति उपन्यस्त:। समीक्षणेन प्रतिभाति यत 'अत'इत्यत्र तपरकरणं विषये जीनेन्द्रबद्धि: कात्यायन-पतञ्जलि-नागेश-ज्ञानेन्द्रसरस्वती-वासदेवदीक्षितादिभिः चर्चा साधिता। जिनेन्द्रबुद्धि-जयादित्यवामनौ-प्रभृतिभि: विषयस्यास्य विचार: साधित:। विषयास्यास्य चर्चां संसाध्योक्तवान यत - अथ तपरकरणं किमर्थम, यावता धातेत्यत्र माभूत्? ननु च 'आतो लोप इटि च' (पा.सू.-६/४६/४) इति नियमार्थ भविष्यति-आकारस्येटेवाजादौ क्ङिति नान्यस्येति। तथा च चिकीर्षितेत्यत्र न स्यात। विपरीतनियमसम्भावनानिवृत्त्यर्थ तस्माद? विस्पष्टार्थं तपरकरणम। काशिकावृत्तावपितपरकरणविषये उच्यते यत् तपरकरणं किम?याता।वाता। भाष्यकारस्य न्यासकारेण स्वमतानि परिपष्टानि। 'अचोऽञ्णिति कारयति,हारयति,अतो लोपस्यावकाश:-चिकीर्षिता,जिहीर्षितेति;इहोमयं

प्राप्नोति-चिकीर्षक:. जिहीर्षक इति, अतो लोप एव भवति पर्वविप्रतिषेधेन। अतः नागेशः भाष्यकारस्य पक्षपाती। तेन भाष्यकारस्य मतमनुसृत्यैव स्वकीयः विचारः साधितः।

#### पादटीकाः -

- . पा.स्.-६/४/४८
- . पा.स.-६/४/४८
- . पा.सू.-६/४/४८
- पा.स्.-६/४/३७
- . पा.सु.-६/१/६६
- . पा.स्.-६/१/७१
- पा.सु.-१/१/५७
- . पा.सु.-८/२२/८
- . पा.सु.-७/२/४ . पा.स.-८/२७/८
- . पा.सू.-३/३/१०४ 12. . पा.सू.-६/४/१५
- . पा.सू.-७/३/५६
- . म.भा. ६/४/४८
- . परि.शे. परि. ५२
- . पा.सू.-८/३/१७
- . पा.सू.- ७/२/११५
- . पा.सू.-६/४५/१
- . परि.शे. परि.५५
- 20. . पा.स्.-६/४८/२
- . पा.स्.-७/१/९२
- 22. . म.भा. - ६/४/४८
- . पा.स.- ६/१/१०१
- . पा.सू.- ६/४६/४
- .अष्टा.-७.२.११५

पृष्ठसङ्ख्या- 95 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

पृष्ठसङ्ख्या- 96 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

#### \_ सन्दर्भग्रन्थसची

- Williams, M., Monier, A Dictionary English and Sanskrit, Motilal Baranasidas Publishers Private Limited, Delhi: 2012 (Reprint), print. Kolkata: 1954 (1st ed.), print.
- Bhattacharya, Srimohan and Bhattacharya, Dinesh Chandra, Bharatiya Darsana Kosa (Vedanta), Calcutta: (Kolkata), Sanskrit College, (Vol.3, Part 1,1981) (Calcutta Sanskrit College Reserch Series No.121) (Vol.3 Part 2, 1983) (Calcutta Sanskrit College Reserch Series No.124), print.
- 3. Banerji, Sures Chandra, ACompanion to Sanskrit Literature, MLBD, Delhi:1989 (2<sup>nd</sup> ed.), print

### पञ्चस्वरवैशिष्ट्यम्

डा. हरिनारायणधरद्विवेदी<sup>321</sup>

कूटशब्दाः- पञ्चस्वरा:, अरिष्ट-मृत्युविचार:, शुभाशुभ-फल-विवेचनम्।

#### शोधसारः-

'पञ्चस्वराः'' नाम पञ्चस्वरसम्बद्धगन्थः। गन्थेऽस्मिन् पञ्चस्वरसम्बद्धगन्थः। गन्थेऽस्मिन् पञ्चस्वरसम्बद्धगन्थः। गन्थेऽस्मिन् पञ्चस्वरसम्बद्धगन्थः। अतः फलविवेचनत्थात् सिद्धान्त-शिरोमणौ ज्यौतिष शास्त्रमिदं पुराणगणैरादेश इति उच्चयते। अतः एव आदेशात्मः-शास्त्रम्। अत्र विशिष्टतया अन्य-ग्रन्थेभ्यः अरिष्ट-मृत्युविचारः प्रतिपादितः। तस्माञ्च ग्रन्थोयम् अद्वितीयः अरिष्ट-मृत्यु विचारे। साम्प्रतन्तु सर्वज्ञतायाः अभावे विसेषज्ञता सर्वोत्-ृष्टा दृस्यते। तस्मात् ग्रन्थेऽस्मिनपि अरिष्टमृत्युविशेष-ज्ञतायाः सर्वोत्कृष्टा दृश्यते। तस्मात् ग्रन्थेऽस्मिनपि अरिष्टमृत्युविशेषज्ञतायाः वर्तते। अतः विशेषज्ञतामधि ्ृत्य प्रजापतिदासः स्वप्रतिपाद्यविषयं स्वल्पत्वं थयन् ग्रन्थोईश्यशास्वतपदः प्रस्तौति यथा-

∙िञ्चिदुद्देश्यगम्यञ्च स्वल्पं वक्ष्यामि शाश्वतम्।। पञ्च.- श्लो∙ (५)। अरिष्टमृत्युनिर्णयमहत्वं प्रतिपादयितुं यथोक्तमपि ग्रन्थ∙ारेण-अपाश्यमरणं जीवं प्रपश्यन्ति शुभाशुभम्। मरिष्यति यदा दैवात ∙ो भङक्ते तच्छभाशभम्।।

पञ्चस्वराभिधानां च ग्रन्थं निधनसश्रयम।

तस्मात्सर्वं प्रयत्नेन आयु: स्थानं विचिन्तयेत्। बालस्य जन्ममात्रेण जन्मारिष्टं विचारयेत्।। (पञ्च.-श्लो<sup>,</sup> 7/8)

#### नन् ग्रन्थारम्भप्रयोजनं ∙िम्?

्ोंऽपि जनः यावत् समयं जीवित तावत् समयं यावत एव शुभाशुभफलिवचारो भिवतुं शक्नोति। अतः शुभाशुभफलाय अरिष्ट-मृत्यु-विचारः एव पञ्चस्वरा ग्रन्थे ग्रन्थ∙ारेण प्रतिपादितः। तत्रादौ ग्रन्थेऽस्मिन् पञ्चस्वरा एव गृहीताः। स्वर-व्यञ्जनयोः प्रादुर्भावः समवेतत्त्वेन प्रोच्यते। स्वाराणां प्रतिष्ठा व्यञ्जनापेक्षया सर्वाधि∙ा यतोहि स्वतन्त्रः स्वरो भवित। अर्थात् स्वरोच्चारणं स्वतन्त्रतया सम्भवित। परञ्च व्यञ्जनोच्चारणं स्वरेण सम्भवित। अस्य व्युत्पत्तिः

पृष्ठसङ्ख्या- 97 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at <u>Jahnavisanskritejournal.in</u> Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

यथा (स्व + रा + ·) स्वेन नान्याधिनत्वेन राति ददाति वा प्रः ाशयतीति स्वरः। अथवा स्वृधातोः तरि, स्वरति राजते इति विग्रहे, इतर-साहाय्यं विना स्वयं राजमानः स्वरः।" अर्थात-

अन्यवर्णसाधनं विना ये उच्चारयन्ते ते स्वरा: स्वर-वर्णस्तु दृश्यादृश्यपदार्थानां अभिधानज्ञानं प्रत्यक्षं भवति एव। तथा च वैदिः तान्त्रिः पौराणिः - र्भषु यथा ओंःारस्य स्वरस्य प्रयोगो दृश्यादृश्यपदार्थान प्रत्यक्षीरोति।

नन् पञ्चैव स्वराः थं गृह्यन्ते। स्वरास्तु मुख्यरूपेण नव भवन्ति। तर्हि ऋः ार-लृःारौ नपुंसःौ उच्येते। ऐःारौःारयोः अन्तरभावात् (अ, इ, उ, ए, ओ) ऐते पञ्च स्वराः अविशष्यन्ते। एतेषां माध्यमेनैव जातः -शुभाशुभफल विवेचनं ग्रन्थेऽस्मिन् प्रतिपादितम्। अतः फलितज्यौतिषस्य (स्वरशास्त्रारिष्टभेदपरः) एषः ग्रन्थः पञ्चस्वराः इति।

एतेषां स्वराणां ∙्रमश: उदितादि संज्ञा: प्रोक्ता: यथा-उदितं भ्रमितं भ्रान्तं सन्ध्याऽस्तं तदनन्तरम्। जन्म ∙र्म तथाऽऽध्यानं पिण्डं छिद्रं तत: परम्॥ पञ्च बालादि∙ावस्था नामद्यक्षरतस्तथा।

> आद्यो बाल: ∙ुमारश्च युवा वृद्धौ मृतोपि वा।। पञ्च.-59-60

ननु संज्ञा थन फलं ∙िम्। तदथँ ग्रन्थ∙ारेण प्रतिपाद्यते-उदिते विजयो नित्यं भ्रमिते लाभ एव च। भ्रान्ते च सिद्धिमाप्नोति सन्ध्यास्ते मरणं ध्रुवम्।। पञ्च.-61

ग्रन्थावलो नेन ज्ञायते यत् ग्रन्थ∙ारेण मङ्गलाचरणपूर्व अरिष्टम्टत्युविचार: ∙्रमश: प्रतिपादित:

> इष्टदेवं नमस्∙ृत्य गोपालं ∙ुलदैवतम्। श्रीप्रजापतिदासेन ∙्रियते ग्रन्थसङ्गहः।। नवग्रहान्नमस्∙ृत्य देवीं सरस्वतीं तथा।

प्रणिपत्य गुरुं ·िञ्चिज्ज्योति: शास्त्रं निरुप्यते।। (मङगलाचरणम्)

तत्रादौ मङ्गलाचरणे ग्रन्थःारो गोपालं स्मरित गोपालमेतदर्थं स्मरित यतोहि अरिष्टात् रक्षणःर्ता गोपालो वर्तते। यतोहि गवां पालः गोपालः इति शब्दार्थेन ज्ञायते यत् यदि सः गोपालः गवां पालनं तदिरष्टिनिवारणङ्करोति तर्हि सर्वयोनिप्रमुखमनुष्यजीवनमपि तदपेक्षया सम्यः्रूपण अरिष्टात् पालयितुं शक्नोति। अतः प्रजापितदासः ृतगोपालस्मरणमिदमेव ज्ञापयित यदत्रास्मिन् ग्रन्थेऽरिष्टज्ञानं प्रजापितदासेन विशिष्टतया इष्टदेवगोपालस्प्रपूज्य अवाप्यीत् अस्तु साम्प्रतं तज्ज्ञानश्रेष्ठतामन्यग्रन्थापेक्षया संसाध्यते।

लघजात∙े यथा-

षष्ठेष्टमेऽपि चन्द्र: सद्यो मरणाय पापसन्दृष्ट:। अष्टाभि: शुभदृष्टो वर्षैर्मिश्रेस्तदर्धेन।। लघु जा.-(7-1) राश्यन्तस्थै: पापै: सन्ध्यायां हिममयूखहोरायाम्। मृत्यु: प्रत्ये-स्थै: ेन्द्रेषु शशाङ्कपापैश्च।। (7-03)

इत्यादिवबह्वरिष्योगानुक्तत्वान्ते ए श्लो : यथोक्त:-

योगे स्थानं गतवति बलिनश्चन्द्रे स्वं वा तनुगृहमथवा। पापैदृष्टे बलवति मरणं वर्षस्यान्त: िल मुनिगदितम्।। (7-11)

अर्थात् प्रोक्तयोगाः येषां ाल-निर्णयो न ज्ञायते तदिरष्टं तदा भवित यदा सर्वग्रहेषु बलवान् ग्रहः यस्मिन् राशौ भवित तत्र तस्मिन् राशौ चन्द्रो यदा प्राप्नोति तदा जात-स्य मृत्युः भवित तथा च चन्द्रो यस्मिन् राशौ तस्मिनेव पुनः यदा प्राप्नोति अथवा लग्ने यदा प्राप्नोति तदा वर्षस्थान्ते मरणं भवित परञ्च चन्द्रः पापैर्दष्टस्स्यात्। चन्द्रः प्रोक्तस्थितौ मासान्तरेषु वर्षान्तरेषु अपि प्राप्तुमर्हति। अत्रास्मिन् ग्रन्थे तावत् अरिष्टज्ञानसमयनिश्चितिः न भवित यतोहि ्त्रचित् उक्तं यत् (वर्षीमेश्रैस्तदर्धेन) तथा च (मासेन मरणदाः स्युः पापजितो लग्नपश्चास्ते) इति। परञ्च पञ्चस्वराग्रन्थे तु सूक्ष्मारिष्ट ालज्ञानमिप विहितम्। तञ्चाग्रे प्रतिपादयिष्यते।

अष्टौ बालारिष्टमादौ नाराणां योगरिष्टं प्राहुराविंशतिः

(जात∙पा. 10-4-3)

एवञ्चात्र विहितमस्ति यत् स्मिन् वर्षे मृत्युः भवति। तदपि द्वात्रिंशद्वर्षे थं मरणन्तदाह-

अष्टामाधिपतौ ेन्द्रे लग्नेशे बलवर्जिते। त्रिंशद्वर्षमितायुष्मान् द्वात्रिंशद्वत्सरे मृति:॥ क्षीणे शशाङ्के यदि पापयुक्ते रन्ध्नाधिपे ेन्द्रगतेऽष्टमे वा। पापान्विते हीनबले विलग्ने द्वात्रिंशदब्दे निधनं प्रयति। (जात·पा.-4-66/67)

एवं रीत्यात्र द्वात्रिशंद्वर्षं यावत् मृत्यु-विचारः ∙ृतः। नन्वत्रापि तावत् अरिष्टज्ञानसूक्ष्मसमयनिश्चितिः न जायते।

साम्प्रतं पञ्चस्वराग्रन्थस्यारिष्टविचारो विहितो यथा-चतर्विंशति: वर्षाणि यावद्गच्छन्ति जन्मतः।

पशुष्यतातः प्रभागं यापद्गः व्यासः जन्मतः। तावद्रिष्टं च निश्चित्य आयुर्दायं न चिन्तयेत्।। (पञ्चः-9)

(५६.-७) अर्थात् आयुर्दायस्य विचारः पञ्चविशति-वर्षेभ्यः परम्भवति। तथा च अरिष्टस्य ज्ञानं ततः पूर्वं •्रियते। तदर्थम् आदौ अं-पता-ी-च-्र-माध्यमेन ग्रह-दान-पता-ी-च-्रं निर्मीयते। अनेन च-्रेण बालारिष्ट-समयज्ञानंमाह-यथा वेध-तीपापग्रहोबलवान् तर्हि दिवारिष्टं, मध्यंबलवान् तर्हि मासा-रिष्टं, दुर्बलस्तर्हि वर्षा-रिष्टं

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> वेदव्यासपरिसरः, राष्ट्रियसंस्कृतसंस्थानम्, हिमाचल प्रदेशः।

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020

Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

भवति। जन्मलग्नं निर्बलन्तर्हि गतां तल्यदिने बाल स्य अरिष्टोभवति। तत्रापि च शुभाधि∙्यं तर्हि मासे वर्षे च अरिष्टम्। जन्मलग्नं पापदण्डेशयुक्तं वा दण्डेश: बलवान् वा जन्मलग्नं पाप-ग्रह युक्तं तथा च बलि-शुभ-ग्रहो जन्मलग्नं पश्यति तर्हि जन्मलग्नगतां तुल्येवर्षेषु

एवं च गुरुशु∙्रौ वर्गोतम-नवांशेभवत: निजोच्चे भूत्वा ∙ेन्द्रे वा 38-40) तिष्ठत: वेध-∙ार∙ ग्रह: बलवान् भवति। तर्हि प्राप्तां -वर्षसंख्या दिनेषु परिणमति अत: एतज्ज्ञानाय अर्धयामेशान् यथाह-

> दिवा षट्∵्रमेणैव रात्रौ पञ्च∙्रमेण च।। वारेशादर्धयामानां पतयः ःीर्तिताः बुधै:॥

अहोरात्रे षोडश-अर्धप्रहरा: भवन्ति। ननु अर्धयामेशे दण्डेशानां दिन-

रवेरर्धं भवेद्राहु राहोरर्धं बुधस्तया। बुधस्यार्धं शशी ज्ञेयश्चन्द्रस्यार्धं दिवामणि:॥ (पञ्च.-57-58) भौमस्यार्धं तथा सुर्यो गुरोरर्ध हि चन्द्रमा

शु∙्रस्यार्ध ∙ुजो ज्ञेय: शनेरर्धं तथैव च।। (पञ्च.-58)

तथा च रात्रौ अर्धयामेशानां दण्डेशानाह-

दिवार्थ प्र∙्रमेणैव यामार्धेशा<mark>च्च दण्डपा:।</mark>

रात्रौ षट् ∙्रमेणैव तदीशा यामखण्डपात्।।

तथा च यदि मासविषय∙ं वा दिवस-विषय∙म् अरिष्टमायाति तधा स्मिन् दिने तदरिष्टं भवेत् इति जिक्षासायां यस्मिन् वेधःार खेटेन सह चन्द्रस्य योगो यदा भवति तदा अरिष्टम्भवति रु तुला राशयो: मध्ये ∙िस्मन्नपि राशौ स्थित: चन्द्र: वेध∙ार∙ ग्रहेण सह वेधं ∙रिष्यति तदा बालस्य मरणं भवति।।

तथा च वर्षफल थनार्थं वर्ष लग्न माह:-

जन्म लग्नं समारभ्य गतवर्षाणि योजयेत। द्वादशस्विह भावेषु ग्रहैर्वाच्यं (पञ्च.-आयु-4)

तत: परम् वर्षारम्भविधिमाह-

·ार्ति ान्तनवाहानि जन्ममासदिनावधि:। दिनानि चैव मासाश्च गतवर्षे नियोजयेत।।

(पञ्च.-आय्-6) अस्य प्रयोजनम् स्वरज्ञाने प्रयोज्यते-

अथ ∙ेतुपता∙ी च∙्रम् वर्षेशविधि-माह-

रविचन्द्रारसौम्याश्च शनीज्यौ राहु ∙ेतव:। अन्त्ये शु∙्रस्त्रिरावृत्या ∙ृति∙ादि∙्रमात् भवेत्। (पञ्च.-आयु-7)

ऐवम् च ∙ेतु-∙ुण्डली∙ा ज्ञानम् अपि-

अर्∙ो बुध: ∙ुजो जीवश्चन्द्र: शु∙्रस्तथैव च। राह: शनैश्चरश्चैव ज्ञातव्या ∙ेत् ∙ुण्डली।। ग्रहयोरुभयोर्मध्ये ज्ञातव्या •ेत •ण्डली।। अहिर्बुध्यादि ऋक्षाणि त्रीणि त्रीणि ग्रहेषु च।। ∙ेतोरे∙ै-मुक्षं स्याद्यत्र वै जन्मभं भवेतु।। (पञ्च.-आयु-

तथा च गुरु∙ुण्डली∙ा ज्ञानमपि प्रोक्तम्। अत: एतत्त्रयमाध्यमेन फलविचारो यथोक्त:। वर्षप्रेवेशेषपताक्यधीशास्तेषां तु मध्ये बलवान् भवेद्य:। ए∙ोऽपि वा द्वित्रिगतो यदि स्यात्तस्यैव वर्षे प्रविभावनीयम् (पञ्च.-आयु-57)

एवम्प्र∙ारे<mark>णा</mark>त्रास्मिन् ग्रन्थेऽरिष्टज्ञानं सूक्ष्मातिसूक्ष्मप्र∙ारेण उक्तम्। पञ्चस्वरज्ञानन्त्वत्रायुर्दायनिमित्तं विशिष्टतयोक्तम् दशास्वरज्ञानं, तिथ्यादिज्ञानं, नक्षत्रस्वरज्ञानं, राशिस्वरं, संवत्सरस्वरज्ञानं, तेषां फलज्ञानञ्च विशिष्टतयात्र प्रतिपादितमस्ति। तत: परं वर्षगणित-प्र∙ारमाह-

वयोराशिस्वराङ्काश्च त्रिधान्यसेत्।

द्विचतुस्त्रिहतं ∙ार्यं सप्ताष्टरसभाजितम्।। (पञ्च.-आय-84)

एवञ्च ∙र्मादि∙ोष्ठसाद्यमपि आह-

आधाने नव देयानि स्वरे मिण पञ्च च।

सर्वाङ्कव्यापिता पिण्डे छिद्रे श्रेणी व्यवस्थिता।। (पञ्च.-आय-

तथा च चलच∙्रनिर्माणं, तिथिसाधनञ्ज प्रोक्तम। इदमेव तिथ्यादिज्ञानमेव मृत्युज्ञानाय सष्टज्ञानम-

षड्भिभक्तवा तिथिग्राह्या वारो ग्राह्यश्च सप्तभि:। पक्षेन्दशेषिते लग्नं घटीभिश्च घटीं वदेत।। ए∙ं देयं तु हेयं वा वर्षेवा इति सङ्ग्रहे।

> न देय वा न हेयं वा मध्ये चेच्छुक्ल∙ृष्णयो:।। (पञ्च.-आय्-87-88)

प्रोक्तःथनमाध्यमेनैवेदम्प्रतिभात्यत्र यत् पञ्चस्वराग्रन्थज्ञानमत्र यथा प्रतिपादितं ग्रन्थ∙ारेण तावतु नान्यैविद्वद्भिस्स्वग्रन्थेषु प्रतिपादितम्। अत: पञ्चस्वराभिधाय∙ो ग्रन्थोऽयं माभूतले राराजते साम्प्रतमित्यलम्।।

पृष्ठसङ्ख्या- 99 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020.

**Since 2009** ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

### सन्दर्भग्रन्थसची

- १. डॉ. नागेन्द्र पाण्डेय:. श्री प्रजापति दास:. " पञ्चस्वरा:", वारणसेय संस्∙ृत संस्थान सी. 27/164, जगतगंज वाराणसी-221002, सन् 1997-98।
- २. पं. श्री मातुप्रसाद शास्त्रि पं. पिलेश्वरशास्त्रि, श्री दैवज्ञ वैद्यनाथ, "जात-पारिजात:" चौखम्भा संस्∙ृत संस्थान, र 37/116 गोपालमन्दिर लेन, वाराणसी-221001 सन्-2008।
- ३. डॉ. ब्रह्मानन्द त्रिपाठी, डॉ. ∙मलाान्त पाण्डेय, दैवज्ञवराहमिहिर विरचितं '' लघुजात म' वौखम्भा सुरभारती, 37/117 गोपालमन्दिर लेन, वाराणसी-221001 सन्-1989।



पृष्ठसङ्ख्या- 100 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101

Jahnavi Sanskrit E-Journal (The First Unpaid Sanskrit E-Journal by सारस्वत-निकेतनम्) published by Dr. Bipin Kumar Jha Avilable at Jahnavisanskritejournal.in Issue 39-40 Vol- I Year 11. Date 08 Jan, 2020. Since 2009 ISSN- 0976-8645 UGC RN-41039

#### **CALL FOR PAPERS**

# Important dates for next Issue-

- ✓ DEADLINE FOR SUBMISSION- 01.03. 2020
- ✓ NOTIFICATION FOR ACCEPTANCE-15.04.2020
- ✓ INAUGRATION-01.05.2020



## Send your paper



<u>bipinkumarjhaofficialid@gmail.com</u> <u>jahnavisanskritjournal@gmail.com</u>

पृष्ठसङ्ख्या- 101 कुलपृष्ठसङ्ख्या- 101